## سلسلة الكتب العزمية

# كشـــف الارتيــاب فــ إمامــة ابن سعود وابن عبد الوهاب

(الكتاب الأول)

لجنة البحوث والدراسات بالطريقة الهزهية

١

# جميع حقوق الطبع والنشر والتصوير والاقتباس والترجمة والنقل محفوظة لمشيخة الطريقة العزمية

الطبعة الأولى شوال ١٤٢٥ هـ - نوفمبر ٢٠٠٤م

> رقم الإيداع ۱۸۸۵۳ / ۲۰۰۶

# الافتتاحية

الحمد لله رب العالمين، نزل الذكر وحفظه فينا بالأئمة الورثة الأمناء المجددين، من أهل بيت سيد الأنبياء والمرسلين، فقال تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ (الحجر: ٩).

والصلاة والسلام على نور النشأة الأولى حقيقة، وشمس الأفق المبين في النشأة الآخرة هداية.. سيدنا ومو لانا محمد، اللهم صل وسلم وبارك عليه وآله وأمدنا وأهلنا وأولادنا وإخواننا بأمداد الفضل العظيم.

#### أما بعد:

الإمامة نيابة عن رسول الله و حفظ شريعته، وهي والجبة بعد النبوة، إذ ليس من الممكن المعقول أن يترك الله عباده المنتشرين في البقاع مع علمه بما هم عليه من حب المال والجاه واختلاف الطباع والأهواء والميول والاتجاهات، تأخذ في شعاب الجهل، والضلال، وتسلك أودية الحيرة بلا إمام يحسم مادة الفتن بينهم، ويهديهم إلى سبيل الرشاد . . فكيف يا ترى يجوز أن يترك الناس في حيرة الضلالة يحكم فيهم سلطان الهوى، ويسوسهم الجهل والعمى، وكتاب الله يقول : ﴿إِنَّ عَلَيْنَا

لَلْهُدَى ﴾ (الليل: ١٢)، وبعث الإمام من الهدى.

#### لكل قرن من الزمان إمام:

لكل أناس فى كل عصر من العصور إمام يدعون به سر قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَدْعُو كُلَّ أُنَاسِ بِإِمَامِهِمْ ﴾ (الإسراء: ٧١)، وعليه لا يجوز أن يخلو عصر من العصور من إمام مقام من الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ (الرعد: ٧).

وقال تعالى: ﴿وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلاَّ خَلا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ (فاطر: ٢٤)، هذه آيات الكتاب.

أما السنة فقد ورد عن سيدنا رسول الله ﷺ: (إن الله يبعث لهذه الأمة على رأس كل مائة سنة من يجدد لها دينها)(١).

والإمامة كالنبوة من المناصب الإلهية التي تحتاج الإقامة من الله تعالى، فكما أن الله تعالى يختار من يشاء من عباده للنبوة، ويؤيده بالمعجزة تصديقا لدعوته، فكذلك يختار من يشاء للإمامة ويؤيده بالكرامة، وكتاب الله يدلنا على ذلك في قوله: ﴿وَنَجْعَلَهُمْ أَنُمَّةً ﴾ (القصص: ٥)، وقوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَاهُمْ أَنُمَّةُ يَهْدُونَ بِأُمْرِنَا ﴾ (الأنبياء: ٧٣)، وقوله تعالى: ﴿إنِّنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ

۱) رواه أبو داود في سننه، والحاكم في مستدركه، والسيوطي في جمع الجوامع، وابن حجر في فتح الباري.

إِمَاماً ﴾ (البقرة: ١٢٤)، فقد أسند الله تعالى جعل الأئمة و إقامتهم في هذه الآيات إلى ذاته المقدسة، ولم يعط صلاحية شئ من ذلك إلى غيره مطلقا.

وليست الإمامة بالاختيار أو الانتخاب من الناس، فليس لهم إذا شاءوا أن ينصبوا أحداً نصبوه، وإذا شاءوا أن يعينوا إماماً لهم عينوه، ومتى شاءوا أن يتركوا تعيينه تركوه.

فالإمامة المعقودة من بعض الناس إنما يفرضها الناس بعضهم على بعض، وأين ما يفرضه الرسول على عن الجليل تعالى مما يفرضه الناس أنفسهم؟! فما فرضه الناس لم ينزل فيه كتاب ولا وردت فيه سنة.

#### التعرف على الإمام أصل من أصول الإسلام:

فوجود الإمام في كل زمان، ووجوب التعرف عليه والرجوع اليه، أصل من أصول الإسلام لا من فروعه المتعلقة بأعمال المكلفين، لأنه رتب على التخلف عنه أكبر محذور وهو الميتة الجاهلية، قال : (من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهلية) وقال : (من مات بغير إمام مات ميتة جاهلية) وقال المناه أي: ميتة الكفر، وهي لا تكون إلا لترك أصل

ا) رواه أحمد، والهيثمى في مجمع الزوائد، والطبراني في الكبير، والمنقى
 الهندى في كنز العمال، وأبو نعيم في حلية الأولياء.

من أصوله.

والقرآن الكريم فى حديثه عن الأئمة قسمهم إلى أئمة هدى وأئمة ضلال، حتى لا تزل قدم بعد ثبوتها، فقال تعالى عن أئمة الهدى:

- (وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْخَيْرَاتِ وَإِقَامَ الصَّلاةِ وَإِيتَاءَ الزَّكَاةِ وَكَانُوا لَنَا عَابِدِينَ
  (الأنبياء: ٣٣).
- ٢) ﴿وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الأَرْضِ وَنَجْعَلَهُ مْ
  أَئِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ الوَارِثِينَ ﴿ (القصص: ٥).
- ٣) ﴿وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِنُونَ ﴾ (السجدة: ٢٤).
  - ٤) ﴿وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَاماً ﴾ (الفرقان: ٧٤).

وقال تعالى عن أئمة الضلال:

- (التوبة: الكُفْرِ إِنَّهُمْ لا أَيْمَانَ لَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَنتَهُونَ (التوبة: ١)
- ٢) ﴿وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَيَوْمَ القِيَامَةِ لاَ يُنصرُونَ
  (القصص: ٤١).

#### أئمة الهدى:

أئمة الهدى هم الذين يظهرهم الله بتجدد الأزمنة كالأنجم المصيئة فى المجتمع الإسلامى، إما بقول وعمل كالعلماء، وإما بعمل وحال كالعباد الزهاد، وإما بحال ومجاهدة جامعة وبيان كورثة رسول الله ، وليس برجل من لم يكن منهم أو معهم.

ومعلوم أن الرسل صلوات الله عليهم لم يورثوا درهما و لا دينارا و لا كنوزا و لا عقارا، وإنما ورثوا هدى ونورا وبيانا وأخلاقا طاهرة ومعاملة لله خالصة ورحمة على الخلق وحنانا، ولما كانت النفوس تتفاوت جواهرها استعدادا وقبولا، وكان نيل هذا الفضل العظيم إنما هو بفضل الله تعالى، وكان من أعظم الفضل ظهور وارث لرسول الله ، ومتى تقضل الله تعالى على عميم إحسانه على أهل عصره، ولكن لابد هنا من الميزان الذى يزن به السالك نفسه ويزن به غيره.

ومعلوم أن الاتصال بالوارث المحمدى سبب لفهم كلم الله تعالى وكلام رسوله في وتزكية النفس، وتعليم ما لم يعلمه الإنسان بالدراية وطول الدرس والمذاكرة كما قال الله تعالى: (يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيُزكِيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُم مَا لَلْ تَعَلَّمُونَ (البقرة: ١٥١)، فما من سالك مع الوارث إلا

ويهبه الله قسطا من تلك المعانى، وتلك العظمة تمنح بفضل الله وتحفظ، ويحصل النفع بها بأمرين عظيمين:

الأمر الأول: الأدب مع من جعله الله سببا لهذا الخير.

الأمر الثانى: شكر الله على تلك النعمة الذى به المزيد، مع مجاهدة النفس خوفا من الغرور بنسيان المرشد.

العلماء الربانيون والراسخون في العلم هم النور المشرق المبين لمناهج القرآن وأحوال رسول الله ﷺ، يكشف الله تعالى لهم غوامض أسرار القرآن ويمنحهم الحكمة والبيان، ويلهمهم الصواب في القول والعمل والحكم، ويمدهم بروحانية رسول الله ﷺ، و هم الذين اشتاق إليهم رسول الله ﷺ في الحديث الطويل، واشتاق إليهم سيدنا على بن أبى طالب كرم الله وجهـ ه في حديث كميل في قوله: (وا شوقاه إليهم) وهم الذين أثني الله عليهم وأخير أنهم أولو الأمر من المسلمين بقوله: ﴿وَلَـو ْ رَدُّو هُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الأَمْرِ منْهُمْ لَعَلَمَـهُ الَّذِينَ يَـسْتَتَبطُونَهُ منَّهُمْ ﴾ (النساء: ٨٣). ولو كانوا مجهولين أخفياء لا يعرفهم أحد فإنهم معروفون لله، معروفون للملأ الأعلى وكل واحد منهم شمس يضيء لأهل السماء كما تضيء الشمس لأهل الأرض، وهم العرائس ضنائن الله تعالى في أرضه، لا يوصل الله تعالى إليهم إلا من سبقت لهم الحسني، وقدر الله لهم الوصول إليه

سبحانه وتعالى باتصاله بهؤلاء الأخيار، أولئك والله الأئمة الهداة يرحم الله بهم، وينظر إلى من شاء من عباده فى قلوبهم، ذرة من أعمال قلوبهم خير من أعمال الجوارح الدهر كله. وهم الذين أكرمهم الله تعالى. فكان معهم وجعلهم معه سبحانه، أرضاهم عنه ورضى عنهم، لا تفى عباراتنا بأحوالهم، ولا تكشف إشاراتنا مبادئ شهودهم فى وجودهم قال تعالى: ﴿فَلاَ تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِي لَهُم مِّن قُرَّةٍ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (السجدة: ١٧).

ومن صفاتهم إخفاء حالهم وستر مقاماتهم، فلا يقهرهم و لا يشغلهم مقام و لا يغضبهم مؤلم، يغضبون لله ويرضون لله، تراهم منقبضين على بساط المؤانسة، وخائفين وهم فى حصن وأولاً لَكُ لَهُمُ الأَمْنُ وَهُم مُهْتَدُونَ (الأنعام: ٨٢)، وفى خشية وهم على موائد إكرام الله تعالى لهم بالاستجابة – قال : (رب أشعث أغبر لو أقسم على الله لأبره) (١). كمل والله توحيدهم شهودا فأفردوا ربهم بالعزة والجلل، والعظمة والكبرياء، والعطاء والمنع والضر والنفع، فذلوا للحق ولأهل الحق ذلاً للحق، وعزوا على الباطل وعلى أهل الباطل كراهة لما كره الله

ا أخرجه مسلم والطبراني والترمذي والحافظ الدمياطي في المتجر الرابح.

وحبا لما أحب الله. ذلوا للمؤمنين كما أمر الله تعالى، وعزوا على الكافرين إعزازا للحق، صغرت الدنيا في أعينهم عن أن تشغلهم عن الآخرة نفساً.. فكيف تشغلهم عن الله تعالى؟! إذا رُءوا ذكر الله، مجالستهم تجذب النفوس إلى حضرة القدوس، ومحبتهم تحبب في الله، والقرب منهم تقريب من الله تعالى – قال على: (اللهم إني أسألك حبك وحب من حبه يحببني فيك) وكلام رسول الله هنا يوقظ قلوب المؤمنين إلى محبة أهل المعرفة بالله تعالى، المقبلين على الله تعالى بكليتهم، وهم الحياة لأهل عصرهم، والنور لمن والاهم، والنجاة لمن اقتدى بهم رضي

#### أئمة الضلال:

هم العلماء عند أنفسهم، الجهلاء عند الله، وعند رسوله، وعند العارفين بالله.

وعلامتهم المسارعة إلى الحكام والأغنياء ولو كانوا من أعداء الله، والمنافسة في المال والجاه والمناصب، ودوام الجدل والخصومة مع النظراء، واتخاذ العصبة ممن يواليهم لإبطال الحق وإحقاق الباطل، والجرأة على الكتاب والسنة، فيؤولون الصريح، ويقيسون مع وجود النص، كما قاس إبليس بقوله: ﴿ أَلْسُجُدُ لَمَنْ خَلَقْتَ طيناً ﴾ (الإسراء: ٢١)، فخالف أمر الله

تعالى، قياسا على أن السجود لا ينبغى إلا لله وهو المتكبر فى نفسه، الذى أراد الباطل فصبغه بصبغة الحق عناداً لله ومخالفة لأمره، وكذلك أئمة الضلال.

### أمثلة من أعمال أئمة الضلال

#### (أ) تضييق رسالة المسجد :

كان رسول الله والأئمة الراشدون بعده يبينون للأمة على المنابر ما لابد لهم منه من يقظة، ومن احتفاظ واحتياط، ومن جهاد العدو وكشف الستار عن نواياه وقصوده، وما يجب على كل مسلم أن يقوم به، وإنما جعلت المنابر في المساجد لتعليم المسلمين ما لا يعلمون من محاب الله ومراضيه، والغيرة له على أعدائه وعلى المجاهرين بالمعاصى، فحكم أئمة الضلال بتحريم الكلام في المساجد، إلا فيما يتعلق بالموت والعذاب، وترك الدنيا والآخرة، وترك الواجب على المسلم لله تعالى، من النصرة لله ولرسوله ، والمدافعة عن المسلمين، وهذا أنكى الأمراض.

# (ب) تعظيم الحكام من أهل الكفر والنفاق وإطاعتهم:

ترى أئمة الضلال يعظمون الحكام ويطيعونهم ولو كانوا كفارا أو عصاة، وينفذون أو امرهم بما لهم من السلطة الدينية، وهذا العمل موجب للكفر بالله تعالى أو مثبت للنفاق.

أما كونه موجبا للكفر فقوله تعالى: ﴿لاَ تَجِدُ قَوْمَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُمْ أُو أَبْنَاءَهُمْ أُو ْ إِخْوَانَهُمْ أُو ْ عَشيرَتَهُمْ ﴾ (المجادلة: ٢٢).

و أما إثباته للنفاق فقوله تعالى: ﴿فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ يُسَارِعُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ نَخْشَى أَن تُصِيبَنَا دَائِرَةٌ ﴾ (المائدة: ٥٢).

#### (ج) محاربة أهل الحق :

ترى العالم يبغض فقراء الطريق، أو يبغض عالما مثله، فيقوم مشنعا بالباطل عليه، ويكتب الكتب المشحونة باللعن والقذف والسباب مما لا يعمله الجاهل مع الجاهل، ولا يكفيه ذلك حتى يحكم على مخالفيه بالكفر، ويعتزل الجمعة والجماعة إلا مع معتنق مذهبه فقط، ويبتدع في دين الله ما ليس منه، ويجعل له شيعة يفرق بها بين المسلمين، حتى يقع الرجل في أخيه، ويعتقد كل واحد منهم أن أخاه كافر لأنه خالف هذا العالم المفرق للجماعات، ويا ليت هذا الاختلاف نصرة لله في دفع كبيرة أو ترك رذيلة، لا وحقك إنما ذلك يكون لترك عمل لم يكن من السنة في شئ، أو لعمل استحسنه المسلمون، ويترك هذا العالم أبواب الحانات مفتحة للمسلمين، وبيوت البغايا مزدحمة العالم

بالرجال المسلمين، ومحال الربا غاصة، والمساجد مهجورة، ووسائل الفساد منتشرة بين العامة، وهو موجه وجهه إلى عند أعدائه من أشباهه. وقد شنع الله على هؤ لاء العلماء عند أنفسهم بقوله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُوا الجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ اللَّهُ الَّذِينَ جَاهَدُوا منكُمْ وَيَعْلَمَ الصَّابرينَ ﴾ (آل عمران: ١٤٢).

ويقول تعالى: ﴿أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تُتْرَكُوا وَلَمَّا يَعْلَــمِ اللَّــهُ الَّــــدُينَ جَاهِدُوا مِنكُمْ وَلَمْ يَتَّخِذُوا مِن دُونِ اللَّهِ وَلاَ رَسُولِهِ وَلاَ المُـــؤُمنِينَ وَلِيجَةً﴾ (التوبة: ١٦).

#### (د) فتح أبواب الفتن على الأمة:

ترى الرجل يتعلم حتى يُحصل أمثال الجبال من العلم، الذى ينال به أغراضه وشهواته، فيقوم معينا للظالم على المظلوم بأكاذيب يجعلها دينا، ويحل المرأة المحرمة شرعا، بأقاويل ينتحلها لا يؤيدها الكتاب والسنة ولا عمل الأئمة، أو يفتح أبواب الفتن المضلة على الأمة فينكر الإسراء بالجسم، وعذاب القبر، وآداب الطريق إلى الله تعالى، ومجاهدة النفس فى ذات الله تعالى، واتخاذ مرشد يسلك به طريق الله تعالى، ويكون ثرثارا فى كل واد يخطب. وهذا العالم تجرد قلبه من خشية الله ومن مراقبته سبحانه.

وقلب خرب من خشية الله ومن مراقبته سبحانه، أضر على

المسلمين من الشيطان خصوصا إذا كان معتقدا عند الناس بالعلم.

#### (هـ) نشر دعوة كل ذي سلطة:

ترى العالم يقوم فينتسب لكل ذى سلطة وينشر دعوتهم ويؤيدها بشقشقة لسانه لا يقصد إلا العاجلة، فتراه وهو فى صلاته يدبر المكائد لمخالفيه من المسلمين نصرة لمن اتحد بهم ولو كانوا عصاة أو كافرين.

تلك الأمراض لم تكن في سلفنا الصالح، بل كان العالم من أئمة الهدى يقول الحق ولو كان السيف مسلولا على عنقه، وكم ضرب العلماء وسجنوا وقتلوا ذودا عن الحق لا تأخذهم في الله لومة لائم، وها هي بطون الكتب محملة بتراجمهم التي يهتز العرش لها رضاء بمواقفهم، ولكن صدق الله العظيم قال سبحانه: ﴿فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُوا الصَّلاةَ وَاتَبَعُوا الشَّهُوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقُونَ عَياً \* إِلاَّ مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ﴾ (مريم: ٥٩-٢٠).

# نتائج أمراض أئمة الضلال

- ١) أهمها تسليط الأعداء على الأمة وعلماء الدنيا عبيد الدنيا.
  - ٢) تولية أهل الجهالة الظلمة على الأمة بوراثة أو بعصبة.

۳) تحصيل مالا ينفع من العلم وحصر التعليم في علوم اللسان وعلوم الدنيا، كالمنطق والحساب والجبر والكيمياء والطبيعة والهندسة والجغرافيا والمساحة وغيرها في معاهد الدين، مما تقوى به الرغبة في الدنيا وتزول به الخشية من القلوب.

\* \*

تلك هي أوصاف أئمة الهدى وأئمة الضلال، لـتحكم أيها القارئ الكريم على أفعال من يدعون الإمامة، ونصرة السنة والتوحيد من أهل نجد (ابن سعود – إمام الوحدة، وابن عبد الوهاب – إمام التوحيد) من أي نوع من الأئمة يكونان، بعد ما دعوا إلى كراهية وتكفير واستحلال دم المسلم وماله ونسائه، مع التزمت والتشدد، وتطبيق آيات الكفار على أهل الشهادتين، وكراهية النبي وأهل بيته وأصحابه والصالحين، وشغل الأمة بفروع لتضييع الأصول، وأخيراً الولاء التام للصهيونية والصليبية.. وهذا ما ستراه جليا بين دفتي هذا الكتاب الهام الخطير.

واعلم أخى المسلم أن الإسلام لا يعذر مسلما جهل الواجب عليه، لأن كل مسلم مكلف أن يتعلم ما لابد منه، وأن يرزن بميزان الشريعة الأمور كلها، فلا يقدم إلا إذا تبين له الحق، فإذا تبين له الباطل وجب عليه أن يغيره بيده.. أو لسانه.. أو قلبه.

فإن لم يستطع بيده.. فبلسانه و هو عمل ضعفاء الإيمان. فإن لم يستطع بلسانه.. فبقلبه و هو أقل الإيمان.

فإذا لم ينكر المسلم المنكر، ويعرف المعروف فدعواه الإسلام مردودة عليه. إذن لم يأمرنا الإسلام أن نتأسى إلا برسول الله في ولا نقتدى إلا بأئمة الهدى، ولا أن نعمل إلا بكتاب الله تعالى، ورسول الله له لم يغب عن مسلم رغب فى الدار الآخرة، لأن الرسالة لا تزال بين ظهرانينا وهى القرآن والسنة، قال رسول الله في: (الحلال بين والحرام بين وبينهما مشتبهات لا يعلمها كثير من الناس، فمن اتقى الشبهات فقد استبرأ لعرضه ودينه، ومن وقع فى الشبهات وقع فى الحرام كراع يرعى حول الحمى يوشك أن يقع فيه، ألا وإن لكل ملك كراع يرعى حول الحمى يوشك أن يقع فيه، ألا وإن لكل ملك حمى، وإن حمى الله فى أرضه محارمه) (رواه البخارى عن النعمان بن بشر).

فأثبت بن بأن الحلال ظاهر جلى، وأن الحرام بين علنى، وأن أحداً من المسلمين لا يجهلهما، وكيف لا والحلال والحرام تفهمهما البهائم..؟ فإن القط إذا اختطف قطعة لحم فر بها على الجدر إن.. وإذا ناوله الإنسان شيئا أكله بجواره لعلمه أنه حلال.

فإذا اقتدى مسلم بغيره من غير بصيرة لا يعذر شرعا، فإن المسلم مكلف أن يقتدى بالعالم العارف الورع، والعالم في

الحقيقة هو من يخشى الله تعالى.

وفقنا الله تعالى لما يحب ويرضى، وهدانا إلى صراطه المستقيم.

غرة شوال ١٤٢٥هـ لجنة البحوث والدراسات ١٤ نوفمبر ٢٠٠٤م. بالطريقة العزمية

# **تمهيد** فصــل الخصومات

#### الاتفاق على المعيار:

إذا آمنت بفكرة أنها صواب مئة بالمئة، وعارضك معارض، وقال: بل هي خطأ مئة بالمئة، أو وقف منها موقف المشكك المتردد، فماذا تصنع؟ هل تصر على رأيك بدون حجة ودليل، ويصر هو على قوله كذلك؟ إذن، يبقى النزاع قائما، والمشكلة بدون حل، مادام كل منكما يفقد قوة الإقناع، ولا ينحسم النزاع إلا بعد أن تتفقا على مبدأ ترجعان إليه يكون هو الحجة، والحكم الفصل.

مثلا: إذا قلت: إن علاج المصاب بداء الرئة هـ و الفـصد، وقال آخر: إن الفصد يضر بصحته، ويعجل بوفاته، كان الحكم بينكما الطبيب المختص بهذا الداء، ومحال أن يقتنع أحدكما بقول الآخر، أو تلزمه الحجة إذا لم تتفقا مسبقا على وجـود المعيار والمقياس الذي يجيز الصواب من الخطأ، والحق من الباطل.

#### الرد إلى الله والرسول:

اتفق المسلمون جميعا على أن أي نزاع يقع بين الفئات أو

الأفراد فعليهم أن يتحاكموا فيه إلى كتاب الله وسنة رسوله، لأن المفروض أن النزاع حصل فيما قال الله والرسول ، وقد أمر الله بالرد إليه وإلى رسوله فى مثل هذه الحال: ﴿فَإِن تَتَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ》 (النساء: ٥٩).

ولكن كثيرا ما يحصل النزاع في تفسير آية تحتمل معنيين، أو أكثر أو في صحة حديث، أو فيما يفهم منه، ومن أمثلة الأول قوله تعالى في سورة الطلاق: ﴿وَأَشْهِوُوا ذَوَيْ عَدْلُ مِّنكُمْ ﴾ (الطلاق: ٢). حيث فهم الشيعة من الآية الكريمة وجوب الإشهاد على الطلاق، وفهم السنة وجوبه على الزواج لا على الطلاق (١).

وقوله تعالى: ﴿وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الخَبَائِثَ ﴾ (الأعراف: ١٥٧). اتفق الجميع على أن الخبائث محرمة، واختلفوا في أكل الدود والذباب والفأر والضفدع والسرطان، فقال مالك: يحل أكلها، لأنها ليست من الخبائث، وقالت بقية المذاهب: يحرم أكلها، لأنها من الخبائث.

ومن أمثلة الثاني اختلافهم فيما نسب إلى الرسول، وهو:

ا) قال الشيخ محمد أبو زهرة في كتاب الأحوال الشخصية: لو كان لنا أن نختار للمعمول به لاخترنا رأى الشيعة، وصوبه أستاذه الشيخ الخفيف، ومال إليه الدكتور محمد موسى في كتاب الأحوال الشخصية.

(من وسع على عياله يوم عاشوراء وسع الله عليه سنته) فقد ضعفه السيوطي والعقيلي وابن حجر وغير هم (١).

واتفق السنة والشيعة على أن النبى ﷺ قال: (من كنت مولاه فعلى مولاه، اللهم وال من والاه، وعادى من عاداه).

ولكنهم اختلفوا فى المراد من الولاية، فذهب السنة إلى أن المراد منها الحب والمودة، وقال الشيعة: (بل الحكم والسلطان بقرينة السياق).

#### ما هو الحل؟

وهذا النوع كثير، وهو من أهم الأسباب لاختلاف المذاهب الإسلامية بين بعضها البعض، وبين علماء المذهب الواحد، ورغم أن هذا الاختلاف يرجع في حقيقته ومعناه إلى الخلاف في أن الكتاب والسنة: هل تعرضتا إلى هذه القضية المتنازع فيها، أو لا؟ ومع هذا النزاع لا يمكن الرجوع إلى إحداهما كما يبدو، لعدم الاتفاق على وجود نص قطعي لا مجال فيه للاجتهاد يفصل بين الطرفين، رغم ذلك كله فإن المرجع في هذا الخلاف هو الرسول الأعظم، حيث اتفق الجميع على أنه على أنه قال: (إذا

١) اللَّلَى المصنوعة للسيوطي ج٢ ص ١١١.

اجتهد الحاكم فأصاب فله أجران، وإذا اجتهد فأخطأ فله أجر) $^{(1)}$ .

فكل عالم بحث وتحرى، وأدى به البحث إلى العلم بسشىء تحتم عليه العمل بعلمه، مصيبا كان أو مخطئا، مادام غافلا عن خطئه، وليس لأحد أن ينهاه عن اتباع العلم، كيف؟ ومتى حصل له العلم بشىء لا يسعه إلا اتباع علمه، ومن خالفه فهو مندموم في الشرع والعقل. أجل، لك أن تحاول إقناعه بالدليل والمنطق، فإن ظهر له الخطأ، وأيقن به، ومع ذلك أصر عليه كان معانداً للحق، مخالفا عن عمد، واستحق الذم والعقاب، كما هو شأن الذين عاندوا نبوة سيدنا محمد واستحق الذم والعقاب، كما هو شأن الذين عاندوا نبوة سيدنا محمد الهي بعد ما ظهرت جلية كالشمس، وجَدَوُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَتْهَا أَنفُسُهُمْ ظُلُماً وَعُلُواً (النمل: ١٤).

والخلاصة: أن كل من قامت عليه من الله الحجة القطعية المجمع عليها فليس له أن يخالفها، ويجتهد ضدها، لأن اجتهاده، والحال هذه يكون ردا على الله ورسوله، ولا تقوم هذه الحجة إلا إذا كانت كوضح النهار بحيث لا يسوغ الاعتذار معها بالجهل، مادام طريق العلم بها ميسرا وواضحا، لا غموض فيه، ولا التباس، وإذا لم تبلغ هذه المرتبة من الوضوح، وكان للاجتهاد فيها مجال يكون معذورا لو خالف الواقع، على شريطة

الصحاح الستة: البخارى ومسلم وأبو داود والترمذى والنسائى وابن ماجة.

أن يعقد العزم على أنه إذا استبان الخطأ رجع عنه.. والعقل هو الحاكم ينفى المسؤولية عن المخطئ غير المقصر، والشرع من باب الرفق والتسامح، لأن سير الإنسان بموجب فهمه شئ طبيعى، لا يستطيع التخلص منه، بل هو مصدر الحركة والحياة.

ومن هنا رأينا سيرة العقلاء في كل عصر ومصر على نفى المسؤولية عن المخطئ إذا تحقق وتدقق، سواء أكان فقيها، أم طبيباً أم مهندساً، أم بناءً، وما إليه، لأن الإنسان – أى إنسان بعمل بما يعتقد أنه الحق، لا بما هو حق في علم الله.. كذلك اتفقت جميع الشرائع السماوية والوضعية على أن مجرد المخالفة في الرأى لا تستتبع العقوبة والمسؤولية، والاختلاف في الرأى ملازم لطابع البشر، وكثيرا ما يكون سببا التصفية والتمحيص، وتمييز الأصيل من الدخيل، والعارف من الزائف، ولكن هذه المخالفة تقسم بجريمة البدعة والضلالة عند الوهابيين حتى ولو كان من خالفهم أعلم العلماء، وأبر الأتقياء، لا لشئ إلا أنه لم يترك ما يعتقد، ويتبع ما هم عليه، وإن اعتقد فساده وضلاله.

وقال ابن تيمية في كتاب (نقض المنطق) ص ٧١ طبعة ١٩٥١، وهو إمام الوهابيين، والمعتمد الأول لمذهبهم، قال ما

نصه بالحرف: (فإنهم - أى: هو ومن قال بمقالته - أشد الناس نظرا وقياسا ورأيا، وأصدق الناس رؤيا وكشفا، أفلا يعلم من له أدنى عقل ودين أن هؤلاء أحق بالصدق والعلم والإيمان والتحقيق ممن يخالفهم، وأن عندهم من العلوم ما ينكرها الجاهل والمبتدع، وأن الذى عندهم هو الحق المبين، وأن الجاهل بأمرهم والمخالف لهم هو الذى معه من الحشو ما معه، ومن الضلال كذلك).

فالذى عندهم علم الإيمان، وصدق وحق مبين، أما الذى عند غيرهم فجهل وكفر وكذب وبدعة وضلالة، ذلك أن ابن تيمية وقبيله معصومون من الخطأ دون غيرهم، مع أنه لا يومن بعصمة إنسان..

وسنستشهد من كتبهم المعتبرة بكلام أدل وأوضح.

#### البناء على القبور:

جميع شيوخ الوهابية يعتقدون بأن البناء على القبور شرك والحاد، وأن القصد وشد الرحال لزيارة روضة الرسول الأعظم من أكبر الكبائر، وبذلك صرح الأمير فيصل بن عبد العزيز في الخطاب الذي ألقاه بمكة المكرمة، وأكد أن بناء المسجد على روضة الرسول حرام، وهو طريقة اليهود والنصارى، وقال ما نصه بالحرف الواحد:

(قال رسول الله: قاتل الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مسجد، لا تتخذوا قبرى هذا من بعد مسجدا، فما معنى ذلك؟ ربنا يقول: ادعونى استجب لكم، ما قال: ادعوا الأنبياء، ولا ادعوا الملائكة، ولا ادعوا الأولياء والصالحين)(١).

ومن قبل ذهب أخوه الملك سعود إلى إيران، وطالبه العلماء أن يسمح بإعادة البناء على روضات أئمة البقيع فجابههم بهذه الآية: ﴿وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزلَ اللَّهُ فَأُولْلَكِ هُمُ الكَافِرُونَ ﴾ (المائدة: ٤٤). أى أن هؤ لاء الشيوخ كافرون، لأنهم طالبوا بغير ما أنزل الله.. وإذا عطفنا قول فيصل على قول أخيه سعود تكون النتيجة أن الحاكم في السعودية هو وهابي قبل كل شيء، وأن الوهابية فوق كل شئ حتى الشعب والناس أجمعين.

ومن قرأ كتبهم ظهرت له هذه الحقيقة بأجلى معانيها ، فقد قال عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ في كتاب (فتح المجيد شرح كتاب التوحيد) ص ٤٨١: إن تعلية القبور من ذرائع الشرك ووسائله.. وفي ص ٣٦، ٤٨٣: أن تخصيص القبور والصلاة عندها يشبه تعظيم الأصنام بالسجود لها والتقرب إليها.

وجاء في كتاب (تطهير الاعتقاد من أدران الإلحاد) للصنعاني ص ٣٨: هؤلاء القبوريون سلكوا مسالك المشركين

١) جريدة المكية عدد السبت ٦ ذى الحجة سنة ١٣٨٣هـ.

حذو القذة بالقذة. وفى ص ٣٦: أن تسمية القبر مشهدا، ومن فيه وليا لا يخرجه من اسم الصنم والوثن.. وفى ص ٣٤: فإن قلت: هل الذين يعتقدون بالقبور والأولياء مشركون كالذين يعتقدون بالأصنام؟. قلت: نعم، قد حصل منهم ما حصل من أولئك وساووهم فى ذلك، بل از دادوا فى الاعتقاد والانقياد والاستعباد، فلا فرق بينهم).

وإذا كان التعمير على القبور شركا، والاعتقاد بالأولياء أكبر من الشرك وأعظم، فهل يبقى مجال للسعى، أو أمل فى إقناع الوهابيين؟.

ونرى لزاماً أن تهدى بعض كتب الطريقة العزمية لعلماء الوهابية ومكتباتهم العامة بمكة والمدينة والرياض، ولأساتذة المعاهد والكليات رغم علمنا ويقيننا أن للوهابية مبدأ لا تحيد عنه، وهو أن كل من عاداهم مشرك، وإن نطق بكلمة التوحيد، وصام وصلى، وحج وزكى وقال بالثواب والعقاب، وأن المشرك على نوعين مشرك لا ينطق بكلمة التوحيد، ولا يصوم ولايصلى، ولا يحج ولا يزكى، ولا يقول بالثواب والعقاب. ومشرك ينطق بكلمة لا إله إلا الله محمد رسول الله، ويصوم ويصلى ويحج ويزكى، ويقول بالثواب والعقاب.

وتظهر لك هذه الحقيقة من الفصول التالية.

# الفصل الأول المسلم والكافر

معنى الإسلام فى اللغة: الانقياد والاستسلام، أما الشرع فقد استعمله فى معان شتى، منها: المسلم والأخلاقى السلبى الذى أشار إليه النبى بقوله: (المسلم مَنْ سلّمَ المسلمون من لسانه ويده) فإن فى غير المسلمين من يكف أذاه عن الناس أجمعين، لا عن المسلمين فقط، وقد سمعنا وقرأنا عن أفراد من الهندوس بلغوا الغاية فى المسالمة، حتى لمن اعتدى عليهم.. ومهما يكن فإن المسلم الكامل فى خلقه هو من أدى حقوق الناس إلى جانب قيامه بحقوق الله عز وجل.

ومنها المسلم العامل الإيجابي (۱) قال الرسول الأعظم ﷺ في جواب من سأله أى الإسلام خير؟: (إطعام الطعام وإفشاء السلام). وقال: (ثلاث من كن فيه فقد جمع الإيمان: الإنصاف من نفسك، وبذل السلام، والإنفاق من الإقتار).

و إطعام الطعام كناية عن العمل النافع، بخاصة ما كان منه لسد العوز، ودفع الفقر عن المحتاجين، أما السلم والسلام فهو

ان الإسلام كما يطلب من الإنسان أن لا يجرم، يطلب منه أن يحارب المجرمين.

قوام الحياة، قال بعض شراح الحديث: وإنما خص النبي هاتين الخصلتين بالذكر لمسيس الحاجة إليهما.

ومنها المسلم الذى يجرى عليه أحكام الإسلام من المناكحة والتوارث، وعصمة الدم والمال، وتغسيله وتكفينه، والصلاة عليه ميتاً، ودفنه في مقابر المسلمين.

والخلاصة: أن نلتزم دينا بأن له ما للمسلمين، وعليه ما عليهم، تاركين ما عدا ذلك لجزائه في الآخرة، فعذابه في نار جهنم، بل خلوده فيها لا يمنع أبدا من أن نجرى عليه حكم الإسلام، فإن أمير المؤمنين عليا كرم الله وجهه قاتل أهل الجمل، ولم يجز تقسيم أموالهم، وسبى نسائهم، ولا من الفيء.

أما قوله في أهل الشام الذين تجمعوا لقتله وقتاله في صفين: (إنما أصبحنا نقاتل إخواننا في الإسلام).

أما قوله في أعدى أعدائه أو لُدَّ خصومه فقد بلغ الغاية في

وهذا المسلم هو المقصود من هذا الفصل، ومن قول الفقهاء: (الإسلام الظاهر) وقد جاء تحديده في كتاب الله، وسنة الرسول واضحا جليا.

قال تعالى في سورة التوبة: ﴿فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتَوُا

الزَّكَاةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمْ (التوبة: ٦) وفي الآية ١١ من هذه السورة: ﴿فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ فَاإِخْوَانُكُمْ فِي السورة: ﴿فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ فَاإِخْوَانُكُمْ فِي الدِّينِ وعن ابن عباس أن هذه الآية حرمت دماء أهل القبلة. وفي الآية ٤٩ من سورة النساء: ﴿فَتَبَيَّنُوا وَلاَ تَقُولُوا لِمَنْ أَلْقَى وفي الآية على أن من أظهر أية إلَيْكُمُ السَّلامَ لَسْتَ مُؤْمِناً وقد دلت الآية على أن من أظهر أية على علمة من علامات الإسلام، كالتحية جرت عليه جميع أحكامه، قال البخارى: (إن رجلا كان في غنيمة له، فلحقه المسلمون فقال: السلام عليكم، فقتلوه، وأخذوا غنمه، فأنزل الله هذه الآية).

وفى البخارى ومسلم أن النبى شقال: (أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا ذلك عصموا منك دماءهم وأموالهم إلا بحق الإسلام وحسابهم على الله).

وفى الحديث دلالة صريحة على الاكتفاء بظاهر الإسلام، وترتب الأحكام بمقتضاه، بخاصة قوله ﷺ: (وحسابهم على الله).

قال ابن حجر فى فتح البارى: (ويؤخذ منه- الضمير عائد على هذا الحديث- ترك تكفير أهل البدع المقرين بالتوحيد الملتزمين بالشرائع، وقبول توبة الكافر من كفره، بدون تفضيل بين كفر ظاهر أو باطن).

وأيضا في البخاري عن النبي ١٠٤٠ (أتدرون ما الإيمان بالله

وحده؟ قالوا: الله ورسوله أعلم. قال: شهادة ألا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصيام شهر رمضان، وأن تعطوا من المغنم الخمس).

وأيضا في البخاري ومسلم، وعن الترمذي وابن حنبل أن النبي قال: (من مات وهو يعلم أن لا إله إلا الله دخل الجنة). وأيضا عن البخاري ومسلم والترمذي وأبي داود وابن حنبل أن النبي في قال: (من مات لا يشرك بالله شيئا دخل الجنة وإن ارتكب الكبائر). وأيضا عن ابن حنبل عن النبي في: (ماذا يجد من قال: لا إله إلا الله عند حضرة الموت). وأيضا في البخاري ومسلم وعن أبي داود والترمذي والنسائي وابن ماجة وابن حنبل عن الرسول الأعظم: (من قال لا إله إلا الله فقد عصم ماله ونفسه).

أما الحديث بنى الإسلام على خمس: (شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج البيت) فقد تجاوز التواتر عند جميع الطوائف الإسلامية، ومن راجع كتب التاريخ والسير، وكتب الفقه والتفسير يرى أن علماء المسلمين مجمعون قولاً وعملاً منذ حدوث الاختلاف فيما بينهم إلى يومنا هذا على أن يعاملوا من نطق بالشهادتين معاملة المسلمين، من الزواج والإرث واحترام

الدماء، فمن أقوالهم في باب الجنائز: (تجب الصلاة على أهل القبلة) وفي باب الإرث: (المسلمون يتوارثون على اختلاف مناهجهم) وفي باب الحدود: (لا يقام الحد على أحد إلا إذا سلم من الشبهة). وقالوا: إذا قال الكافر: لا إله إلا الله محمد رسول الله، فقد دخل في الإسلام، وأن المرتد إذا كانت ردته بالشرك فإن توبته بالشهادتين. وفي كتاب المغنى لابن قدامه ج٧ ص فإن توبته بالشهادتين. وفي كتاب المغنى لابن قدامه ج٧ ص رسول الله بقتل رجل من المسلمين، فقال الرسول: أليس يشهد أن لا إله إلا الله؟ قال: بلى، ولكن لا شهادة له، قال الرسول: أليس يشهد أليس يصلى؟ قال: بلى، ولكن لا صلاة له. قال النبي: أولئك الذين نهانى الله عن قتلهم). ثم قال صاحب المغنى: وإذا ثبتت ردته بالبينة أو غيرها، فشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله لم يكشف عن صحة ما شهد عليه به، وخلى سبيله.

وهذا الكتاب في الفقه على مذهب الحنابلة، وهو المعتمد عند الوهابية، هذا، إلى أن المعهود من طريقة الشارع التشدد والاحتياط في أمر التكفير، وهو من الموارد التي يتغلب فيها الضعيف على القوى، فلو وجد ٩٩ وجها للتكفير، ووجد وجه واحد لعدمه تغلب الواحد على التسعة والتسعين.

وعلى الرغم من الآيات القرآنية، والأحاديث النبويـــة التـــى

جاءت في الصحاح الستة وغيرها، وعلى الرغم من قيام الإجماع من يوم الإسلام الأول إلى آخر يوم، وعلى الرغم من أن التسامح من فضل الرحمن، والتعصب من لغة الشيطان، على الرغم من ذلك وغير ذلك فقد جزم ابن تيمية بأن النطق بالشهادتين لا يكفى، والعلم بهما لا يجدى، والصوم والصلة والحج لا ينفع إلا من آمن بآراء ابن تيمية، وكفر بغيرها.

و لا شئ أدل على ذلك من أنه قسم المشركين إلى نوعين: نوع لا ينطق بالشهادتين، و لا يصوم و لا يصلى و لا يحج و لا يزكى و لا يؤمن بالحساب و العقاب، ونوع ينطق بالشهادتين، ويصوم ويصلى ويحج ويزكى، ويؤمن بالحساب و العقاب، و هذا النوع هم المارقون عن الإسلام، لا لشئ إلا أنهم لا يعتقدون كل ما يعتقده ابن تيمية (۱) و هكذا بلغ به التشدد أن لا يرضى إلا عمن و افقه فيما هو عليه.

#### من أقوال ابن تيمية:

قال ابن تيمية واضع حجر الأساس لمذهب الوهابية في كتاب (الرسالة التدميرية) ص ٦٢ ما نصه بالحرف: (فإن عامة

اإذا صح هذا التقسيم فإنما يصح بصدق على من قسم المشركين إليهما،
 قال النبى الأعظم : من كفر أخيه بغير تأويل فهو كما قال، أى: كافر
 (صحيح البخارى).

الذين يقرون بالتوحيد في كتب الكلام والنظر، غايتهم أن يجعلوا التوحيد ثلاثة أنواع، فيقولون: هو واحد بذاته، ولا قسيم له، وواحد في صفاته، لا شبيه له، وواحد في أفعاله، لا شريك له). وقال في كتاب (اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم) ص 903: (وقد غلط في مسمى التوحيد طوائف من أهل النظر والكلام، ومن من أهل الإرادة والعبادة، حتى قلبوا الحقيقة في نفوسهم)، وفي ص 503: (فسوى بين المؤمنين والمشركين). ومعنى هذا أن جميع علماء الكلام مشركون، وكذلك العابدون المتعبدون لا ينفعهم إيمانهم بأن الله واحد بذاته. واحد بصفاته واحد بأفعاله.. فيقول الله ورسوله: إن المسلمين هم الذين لا يستكبرون على كلمة التوحيد، ويقول ابن تيمية: كلا إنهم مشركون و إن لم يستكبروا عليها.

وأراد الله والرسول أن يجمعا صفوف المسلمين بالقصد إلى بيت الله الحرام، والصلاة إلى قبلة واحدة، ويأبى ابن تيمية إلا أن يشتت، ويفرق ويعنت، وإن نطقوا بالشهادة، وصلوا جميعا إلى قبلة واحدة، وحجوا إلى بيت واحد.

علماء الكلام الذين لا يدعون مع الله إلها آخر، ولا بعد سيدنا محمد نبيا آخر، علماء الكلام الذين ذبوا عن الإسلام ودفعوا عنه الشبهات، وناضلوا أهل البدع، وأحسنوا كل الإحسان في نصرة

الكتاب والسنة، علماء الكلام هؤلاء مشركون عند ابن تيمية إمام الوهابيين، لا لشئ إلا لأنهم نزهوا الله عن المثيل والشبيه والشريك.

والآن تعال معى لنقرأ رد ابن تيمية على المتكلمين، قال في ص ٦٤ من (الرسالة التدمرية): (يريدون من هذا اللفظ أي نفى المثيل والشبيه والشريك - نفى علو الله على عرشه، ومباينته لخلقه، وامتيازه عنهم، ونحو ذلك من المعانى المستلزمة لنفيه وتعطيله).

وتوضيح كلامه هذا: أن الله في واقعه لا يمتاز عن خلقه، لا في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله، ولكن المتكلمين يجعلونه مبايناً وممتازاً عن الخلق، وهذا الامتياز والتباين يستلزم تعطيل الله، وبالتالى نفيه وتعطيله من الأساس، والنفى والتعطيل جحود وشرك، فالمتكلمون إذن، مشركون.

أرأيت إلى هذا التفكير وهذا المنطق؟ كيف يستخرج الــشرك من التوحيد، والكفر من الإسلام، والإلحاد من الإيمان؟.

لقد قال علماء البيان: إن الكلام يحتمل الصدق والكذب، ولكن حيث يكون كل من الصدق والكذب ممكنا، والكلام يتحملهما معا، أما حيث لا يمكن إلا الكذب، بحيث لا يتأتى الصدق بحال، مثل الموجود معدوم، والعلم جهل، والظلم عدل،

والليل نهار، والحب بغض، والأمانة خيانة، أما هذا الكلام، وما إليه فهو لغو وهذيان.

وأيضا قال ابن تيمية في كتاب (نقض المنطق) ص 23: (لو يقال هم – أي المتكلمون – لما فيهم من العلم عبد الله بن سرح الذي كان كاتب الوحي، فارتد وألحق بالمشركين، فأهدر النبي دمه عام الفتح). وقال في ص ٨٨: (وكذلك المتكلمون المخلطون الذين يكونون تارة مع المسلمين، وإن كان مبتدعين يريد بالمبتدعين من لم يقولوا بقوله – وتارة مع الفلاسفة الصابئين، وتارة مع المشركين) فأبو الحسن وأتباعه من المسلمين الذين يعدون بالملايين، والغزالي النوبختي ومحمد بن كرام، والباقلاني وواصل بن عطاء، والنظام الرازي والأيجي والجرجاني كل هؤلاء وأشياعهم، ومن إليهم من أقطاب المسلمين مشركون مرتدون مبتدعون صابئون، لا لشئ إلا أنهم خالفوا ابن تيمية في رأى من آرائه، وقول من أقواله.

إن علم الكلام هو المعرفة العقلية التي يبتني عليها الدين والعقيدة الإسلامية، فإذا كانت هذه المعرفة كفر وشرك، وبدعة وضلالة فماذا يكون الدين والإسلام؟ وإذا كان العلماء الكبار كالأشعرى والغزالي، وأضرابهما مشركون، فمن هو المسلم يا ترى -؟!!.

و لا يقتصر و لا ينحصر تكفير ابن تيمية في العلماء، فإن كلامه صريح بتكفير كل من يعظم الرسول ويصلى عنده، ويقصده للزيارة، قال في كتاب اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أهل الجحيم ص ٤٥٧: (قد زين الشيطان لكثير من الناس سوء عملهم، واستزلهم عن إخلاص الدين لربهم إلى أنواع من الشرك، فيقصدون بالسفر والزيارة رضى غير رضى الله ، والرغبة إلى غيره، ويشدُّون الرحال إلى قبر نبي، أو صاحب، أو صالح، أو من يظنون أنه كذلك) فزيارة روضة الرسول عند ابن تيمية غواية من الشيطان، وضرب من الشرك، حتى لو قصد بها مرضاة الله و ثوابه.

وقال فى ص ٣٣٣: (إن اللات -وهى صنم- كان سبب عبادتها تعظيم روضة رجل صالح) أى أن تعظيم روضة الرسول يستتبع جعله صنما، تماما كاللات والعزى.

وقال في ص ٣٣٤: (إما إذا قصد الرجل الصلاة عند بعض قبور الأنبياء أو بعض الصالحين متبركا بالصلاة في تلك البقعة فهذا عين المحادة لله ورسوله، والمخالفة لدينه، وابتداع دين لم يأذن الله به) فالصلاة عند روضة النبي بقصد التبرك بدعة ومحادة لله والرسل، وبديهة أن المسلمين أجمعين يتبركون بالصلاة في البقعة المقدسة التي فيها الجسد الشريف.

وقال في ص ٤٠١: (الأحاديث المروية في قبر النبي ﷺ كقوله: من زارني وزار أبي إبراهيم الخليل في عام ضمنت له الجنة. ومن زارني بعد مماتي فكأنما زارني في حياتي، ومن حج ولم يزرني فقد جفاني، ونحو هذه الأحاديث كلها مكذوبة موضوعة)(١).

فتعظيم روضة سيدنا محمد والله الشرك، والصلاة عنده للتبريك بدعة، وأحاديث زيارته مكذوبة وموضوعة.. فهل هذا من ابن تيمية تسامح ومحبة للمسلمين، أو تحقيق وتدقيق، أو احتياط وتورع؟ وهل في تكفيره الأمة الإسلامية دعوة إنسانية، وأخوة شاملة؟ ولماذا كل هذه اللهفة والتعطش للتكفير والتفسيق؟ أحباً بغرس الاحتقان والأحقاد وإثارة الفتن والإحن؟ إن المصلح المفكر يهتم بإسعاد الإنسان وتخفيف آلامه وويلاته، ويهتم ابن تيمية بتكفير الناس، ورميهم بالشرك والزندقة، حتى كأن التكفير والتفسيق مبدأه ومنهجه فيما يكتب ويحكم.. ولا ندرى أي شيئ يهدف من وراء هذا التعصب والتشدد؟

هل يريد أن توجد فئة تعظمه وتقدسه عن هذا الطريق الله أعلم.

١) روى أبو داود، وهو أحد أصحاب الصحاح الستة عن النبي ﷺ أنه دعا
 الناس لزيارة روضته والسلام عليه.

# الفصل الثانى المسلم والدولة الإسلامية

### الدولة الإسلامية:

يتمنى كل مسلم يقول لا إله إلا الله، محمد رسول الله أن تقوم دولة إسلامية قوية في بقعة من الأرض، أية بقعة تحكم باسم الإسلام، وتأخذ بمبادئه وتعاليمه في جميع شؤونها، غير خاضعة في شئ من تصرفاتها السياسية والثقافية والاقتصادية لآية سلطة من الخارج أو الداخل.

كل مسلم - عربيا كان أو عجميا - يتمنى قيام هذه الدولة، ويشعر من الأعماق بالحاجة إليها.. ولو استطاع أن يخلقها خلقا، ويدفع عنها من دمه وأهله لفعل وضحى بكل عزيز، لا لغاية اقتصادية، ولا للمضاهاة والمباهاة، لا لشىء إلا لإعزاز كلمة لا إله إلا الله محمد رسول الله و آله.

### السعودية:

ورب قائل يقول: إن هذه الدولة موجودة، وهي السعودية التي رسمت على علمها بالخط الطويل العريض كلمة لا إله إلا الله محمد رسول الله، وأعلنت على الملأ أن دستورها الوحيد الشريعة الإسلامية، مع أن المسلمين في شرق الأرض وغربها

يتجاهلون وجودها، ولا يشعرون نحوها بشىء مما ذكرنا، بــل إن المسلمين كلهم أوجلهم يتمنون زوالها، قال الشيخ محمد أبــو زهرة فى كتاب (المذاهب الإسلامية): إن أكثر المسلمين ينفرون من الوهابية أشد النفور.

#### الجواب:

اعتقد أن هذا القائل - لو وجد - فهو غير جاد في قوله إلا أن يكون أعمى القلب والعينين، لأن العبرة بالتنفيذ، والعمل بما تمليه الشعارات، لا بالشعارات ذاتها، فكثيرا ما تأتى الشعارات للتغطية والتخليل، وكلمة لا إله إلا الله عظيمة وقوية، وحية نامية، فيجب أن تستعمل فيما وضعت له، وفيما ينسجم معها حقيقيا، حيث التقدم والازدهار، والعدل والحرية والمساواة واجتناب المحرمات، لا حيث البؤس والتراكم إلى جانب الفسق والفجور، والسهرات الحمر مع السمراوات والشقراوات.

وإذا نظرنا إلى المملكة السعودية فلا نجد جهة إلا وفيها الضعف والهزال، والتأخر والانحطاط، فأول ما يبدو للناظر في هذه المملكة التفاوت بين الناس، وتفوق بعضهم على بعض بالمال والثراء، وتحالف الأقوياء مع الرأس مالية الأجنبية، لاحتكار الخيرات والموارد واستغلال المستضعفين، وكبت الحرية والقضاء على ما يسمونه الديمقر اطية، هذا، إلى الأمية

المتفشية والأمراض المنتشرة والفقر الذي بلغ الغاية، مع العلم أنه قد مضى على قيام دولة الوهابية الثالثة حوالي تسعين سنة، و أنها تسيطر على منابع البتـرول، ومنــاجم الــذهب و ســائر المعادن، وعلى الأرباح من الحجاج وغير الحجاج، ومع ذلك فقد انخفض دخل الفرد القومي في السعودية من ٢٨٦٠٠ دو لا عام ١٩٨١م إلى ٦٨٠٠ دو لار في عام ٢٠٠١م، في حبين أن الملك فهد و حاشيته يصر فون (٥) ملايين دو لار في اليوم الواحد خلال زيارته لقصره في ماربيلا على الشاطئ الأسباني، و و صل الحال ببعض المو اطنبن أن يببعو ا بعض ممتلكاتهم ليقتاتوا، وفي بعض المجتمعات الفقيرة تستخدم المرأة عرضها لتأكل ولكن بشكل خفي!! ولو أخذت السعودية بتعاليم الإسلام حقا، وعملت بأحكامه، لما وجد في أرضها مربض و لا جاهل ولا بائس ولا عاطل، وعمت العدالة والحرية والرفاهية، وكانت المثل الأعلى للحضارة والتقدم، وكلنا يعلم أن الله سبحانه حين قيض للإسلام حكاما مخلصين التزموا بتعاليمه وساروا علي هديه تغير مجرى التاريخ، وخرج العالم من ظلمة الجهل والظلم إلى نور العلم والعدل، وأعطى الإسلام بفضل القائمين عليه أصدق مثال، وأبلغ حجة على أن الدين هو المصدر الأول لخير الإنسانية وسعادتها، والعلاج الناجع لأمالها وألامها.

والخلاصة: إن الإسلام ثورة على الجمود والانحطاط،

والظلم والمحاباة والطمع والجشع، فإذا ما سادت الأوضاع الفاسدة في بقعة الأرض ورأى حكامها أنهم أولى الناس بالمال والجاه والسلطان تأكد أنه لا عين ولا أثر لمعنى الإسلام، حتى لو تستر سادتها ومترفوها بمظاهره وشعائره، تماما كما هي الحال في المملكة العربية السعودية، حيث تتسرب الملايين إلى جيوب المسؤولين والشعب غارق في جهله ومرضه وفقره، ولو كان الإسلام دين الدولة حقا، ودستورها الشريعة الإسلامية حقا، لكان هذا الدين وهذه الشريعة موضوع الرعاية والتطبيق على رجال الدولة قبل غيرهم. وهناك مفاجأة في خاتمة هذا الكتاب أن السعودية دولة علمانية (تفصل الدين عن الدولة) ، وليست السعودية دولة إسلامية كما يتوهم البعض!!.

وإذا ربح السعوديون المال والسلطان فإنهم قد خسروا ثقة المسلمين بهم فى شرق الأرض وغربها ومكانتهم الأدبية بين الأمم، والنتيجة الحتمية لهذه الخسارة هى نتيجة النازية والفاشية بالذات.

# الوهابية والخوارج:

كان الخوارج أكثر المسلمين عبادة، ومحافظة على الصلاة، حتى عرفوا بأهل الجباة السود من كثرة السجود، ومع ذلك كانوا لا يتورعون عن سفك الدماء، ونهب الأموال، والإخلال

بالأمن.. سمع الصحابى عبادة بن قرط الأذان، فقصده يريد الصلاة، وإذا هو بالخوارج. فقالوا: ما جاء بك يا عدو الله؟ قال: أنتم إخوتى. قالوا: أنت أخو الشيطان، انقتانك. قال: ألا ترضون بما رضى به رسول الله؟ قالوا: وأى شئ رضى به منك؟ قال: أثيته وأنا كافر فشهدت أن لا إله إلا الله وأنه رسول الله فخل عنى، فأخذوه فقتلوه.

وقطع الخوارج الطريق على واصل بن عطاء، ورفقة معه، ولما أرادوا قتلهم لا لشئ إلا لأنهم مسلمون، قال لهم واصل: نحن مشركون ممن قال فيهم: ﴿وَإِنْ أَحَدٌ مِّنَ المُشْركينَ المُشْركينَ المُشْركينَ المُشْركينَ المُشْركينَ فاأجر ه ﴾ (التوبة: ٦)، فنجوا، ولكن بعد أن اعترفوا على أنفسهم بالشرك، ولو قالوا للخوارج: نحن مسلمون، وإخوتكم في الدين لقتلوهم كما قتلوا الصحابي عبادة.

و لا يختلف الوهابية عن الخوارج في هذا الصعيد، أجل، إن الوهابية يكفرون بعض الصحابة ويستحلون دماءهم كما هي الحال عند الخوارج، ومهما يكن، فإن الإسلام في مفهوم الوهابية ضيق جداً، بخاصة يتعلق بالتوحيد، فإنهم يفسرونه تفسيرا لا ينطبق إلا عليهم وحدهم، حيث يربطون به هدم القبور، وما بني عليها من المساجد، حتى روضة النبي، والتبغ والتصوير الفوتوغرافي، وقول المسلم: سيدنا محمد، وحق

محمد، ويا محمد فبدعة وضلالة..

هذا هو الإسلام في مفهومهم، أما العلم وانتشار المعرفة، والقضاء على الفقر والجهل، أما عمارة الأرض، وصلاح المستضعفين فيها، والنضال في مرافق الحياة للتخلص من الضعف وآثاره، والتضامن والتعاون لإيجاد وسائل العيش والهناء للجميع، أما تجنب أسباب العداء والبغضاء، وشعور الإنسان تجاه أخيه الإنسان، أما هذه، وما إليها فأمر ثانوي، وشئ عرضي عند الوهابية!!.

وليس من شك أن الإسلام لو وقف عند فهم الوهابية وتفكيرهم، لما تقدم خطوة إلى الأمام، ولما كان للمسلمين هذا التاريخ الخطير الشهير الذي أرغم الأجانب والأباعد على الاعتراف بأن رسالة سيدنا محمد هي هي أم الحضارة الحديثة، لقد استيقظ العالم كله على مثل أعلى جديد، وثار على القيود والتقاليد، و آمن بأن الإنسان لا يجوز أن يكون أداة لنجاح إنسان آخر إلا في السعودية حيث يعيش حكامها في قصور أسست على الشقاء والجهل والانحطاط.

# الوهابية والحشوية:

الحشوية هم فرقة من المسلمين لها فهم خاص، تخالف فيه المعتزلة والأشاعرة والإمامية والمرجئة، وهذا المنهج هو حصر

العلم والمعرفة بظواهر الكتاب والسنة بنصهما الحرفى، حتى لو خالفت العقل ولم تتفق مع عظمة الله وجلاله، وتتزيهه وكماله، فالله سبحانه فى عقيدة الحشوية، له يدان ورجلان وعينان وأذنان، ويقف ويجلس ويمشى، ويضحك ويبكى، ويصافح ويعانق.

والخلاصة: إن الحشوية يرون أن العلم والمعرفة بالنقل والرواية، لا بالعقل والدراية، وهم أشد الناس تعصباً، فكل ما يرونه صوابا هو الصواب، ومن خالفهم رموه بالكفر والزندقة.. قال سليمان بن عبد الوهاب أخو محمد عبد الوهاب في كتاب (الصواعق الإلهية) ص ٢٧ طبعة ١٣٠٦هـ: (والله ما لعباد الله إلا أنهم لم يتبعوكم - الخطاب للوهابيين - على تكفير من شهدت النصوص الصحيحة بإسلامه، وأجمع المسلمون على إسلامه).

والوهابية هم الفرد الأكمل، والنموذج الأمثل للفئة القائلة بأن الآيات والروايات على دلالتها الحرفية، وإن خالفت العقل وما تقتضيه أصول الدين..

قال الشيخ محمد عبده في كتاب (الإسلام والنصرانية): ص ٩٧ الطبعة الثامنة: (إن هذه الفئة أضيق عطنا، وأحرج صدرا من المقلدين، وأنها ترى وجوب الأخذ بما يفهم من اللفظ الوارد

والتقليد به بدون التفات إلى ما تقتضيه الأصول التي قام عليها الدين).

وعلق رشيد رضا على هذا الكلام بقوله: (يعنى بهذه الفئة أهل الحديث ومن يسمونهم بالوهابية).

وفى الفصل الآتى يجد القارئ عرضا مفصلا لعقيدة الوهابية كما هى فى الكتب المعتبرة عندهم، ومنه يعلم جمودهم على الظاهر، وقد اعتبروا التأويل كفرا، لأنه يفضى إلى تكذيب الله ورسوله.

# الفصل الثالث عقيـــدة الوهـــابية

قانا: إن الوهابية حشوية أو شبه بالحشوية الذين يتمسكون بحرفية الألفاظ، وإن قام ألف دليل من العقل على المجاز والتأويل، وأنهم يضيقون معنى الإسلام، ويتوسعون في مفهوم الشرك بحيث لا يصدق التوحيد إلا عليهم، وإليك الدليل.

# التوحيد والشرك:

يرى الوهابية أن جميع المسلمين - غيرهم - قد فسروا التوحيد تفسير خاطئاً، وفهموه فهماً لا ينطبق على الواقع ولا يخرجه عن حقيقة الشرك، وعملوا بما فهموا..

إذن، جميع المسلمين مشركون، من حيث لا يريدون و لا يشعرون.

فالإنسان عندهم لا يصير موحداً بمجرد أن يشهد ويعتقد بلا الله الله محمد رسول الله (وبأن الله هو الخالق المالك الرازق وحده، لا شريك له، وأنه لا يرزق إلا هو، ولا يدبر الأمر إلا هو، وأن جميع السموات والأرض، ومن فيهن، كلهم عبيد، وتحت تصرفه.. وكل ذلك لا يفيد، ولا يجعل الإنسان موحداً ولا مسلماً.

وكما لا تنفع كلمة الشهادة، كذلك لا تنفع كثرة العبادة، ولا الإيمان بأن سيدنا محمداً عبد الله ورسوله، ولا قول الإنسان: أنا مذنب، والأنبياء لهم جاه عند الله، وأتوسل بهم إليه تعالى، كى يعفو ويصفح) (١).

كل ذلك، وغير ذلك لا يجعل الإنسان موحداً ولا مسلماً إلا أن يترك أموراً معينة:

(منها): أن لا يتوسل إلى الله بأحد أنبيائه وأوليائه، فإن فعل، وقال - مثلاً - : يا الله أتوسل إليك بنبيك محمد أن ترحمنى فقد سلك مسلك المشركين، واعتقد ما اعتقدو ا(٢).

(ومنها): أن لا يقصد روضة النبى للزيارة، ويشد إليه الرحال، وأن لا يتمسح به، ولا يمسه، ولا يدعو الله ويصلى لله عنده، ولا يقيم عليه بناء ولا مسجداً ولا ينذر له(٦). وفي صفحة

ا) رسالة التوحيد، ورسالة هذه أربع قواعد، ورسالة كشف الشبهات لمحمد ابن عبد الوهاب، وفتح المجيد لحفيده، وتطهير الاعتقاد من أدران الإلحاد للصنعاني، وهو من أصح الكتب وأوثقها عند الوهابية، ومن غير هذه الرسائل والمؤلفات من كتبهم المعتبرة.

٢) تطهير الاعتقاد ص ٣٦ الطبعة الأولى، والرسائل العملية التسع ص ٤٥ وما بعدها طبعة ١٩٥٧.

٣) تطهير الاعتقاد ص ٣٠ و ٤١، ونقض المنطق لابن تيمية ص١٥ طبعة
 ١٩٥١، وفتح المجيد ص ٢٣٩ طبعة ١٩٥٧، واقتضاء الصراط –

٤٠٤ من كتاب ابن تيمية اقتضاء الصراط المستقيم: (وإن كان المصلى لا يصلى إلا لله، ولا يدعو إلا لله) فإنه مشرك.

(ومنها): أن لا يطلب الشفاعة من النبى لأن الله وإن أعطاها لسيدنا محمد وغيره من الأنبياء، ولكنه نهى عن طلبها من منهم، ومن طلب الشفاعة من سيدنا محمد كان كمن طلبها من الأصنام سواء بسواء (۱). أرأيت إلى هذا المنطق!! من يعظم الرسول لقربه من الله سبحانه كافر مشرك، ومن يساويه بالأصنام التى حطمها الرسول مؤمن موحد؟.

(ومنها): أن لا يحلف بالنبى، ولا يناديه، ولا ينعته بسيدنا، كأن يقول: بحق محمد، ويا محمد، وسيدنا محمد، بــل الحلف بالنبى وغيره من المخلوقات هو الشرك الأكبر الموجب للخلود بالنار، قال حفيد محمد عبد الوهاب، في فتح المجيد شرح كتاب التوحيد ص ٤١٤ طبعة ١٩٥٧: (قال ابن مسعود: (لأن أحلف بالله كذباً أحب إلى من أن أحلف بغير الله صادقاً) لأن الحلف بالله كاذباً كبيرة من الكبائر، ولكن الشرك – أى الحلف بغير الله حاكبر من الكبائر.

فإذا كان هذا حال الشرك الأصغر فكيف بالـشرك الأكبـر

<sup>–</sup> المستقيم مخالفة أهل الجحيم ص ٣٦٨ طبعة ١٩٥٠ لابن تيمية.

١) الرسائل العملية التسع ص ١١٠، ١١٤.

الموجب للخلود بالنار).

وقال السيد الأمين في كتاب (كـشف الإرتيـاب) ص ١٢٧ الطبعة الثانية: (جاء في خلاصة الكلام ص ٢٣٠: كان محمـد عبد الوهاب يقول عن النبي : إنه طارش، أي: ساعي بريد، وأن بعض أتباع هذا الشيخ كان يقول: عصاى هي خيـر مـن محمد، لأنه ينتفع بها في قتل الحية، ومحمد قد مات، ولم يبـق فيه نفع، وإنما هو طارش ومضى).

هذا هو الكلام الذي يهتز منه العرش وتتفطر السماوات، وتتشق الأرض، وتخر الجبال هدًا.. وإذا كانت العصاخيراً من سيدنا محمد ﷺ فلماذا يجب حبه وطاعته، والإيمان به؟.

ولماذا يكرر المسلم الصلوات والتحيات عليه في الصلوات الخمس، ويقرن اسمه باسم الله على المآذن والمنابر، ويحتج بقوله في كل علم وفن؟. وبالتالى فأى معنى لقوله جل وعز: (لِتُوْمنُوا بِاللَّه ورَسُوله وتُعززُوه وتُوقرُوه وتُسَبِّحُوه بُكْرة وأَصيلاً \* إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّما يُبَايِعُونَ اللَّه يَدُ اللَّه فَوْقَ أَيْديهِمْ فَمَن نَكَثَ فَإِنَّمَا يَنكُث عَلَى نَفْسه وَمَن أُوفى بِمَا عَاهَد عَلَيْهُ اللَّه فَاللَّه فَاللَّه فَا اللَّه فَا اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ ال

١) تعزروا النبي، أي: تنصرونه، وتوقرونه، أي: تعظمونه، وتسبحوه بكرة

وأيضاً أى معنى لقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلائِكَتَـهُ يُصلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْه ﴾؟ (الأحزاب:٥٦).

(ومنها): أن لا يتطير ولا يتشاءم. (فتح المجيد ص ٣٠٥ وما بعدها).

(ومنها): أن لا يعمل عملاً للدنيا كالمدح والثناء (فتح المجيد ص ٣٧٢ وما بعدها).

إن ترك هذه الأمور، وما إليها يتصل اتصالاً وثيقاً ب مفهوم التوحيد، ومن فعلها فهو مشرك يحل دمه وماله وذراريه، سواء فعلها يفضى إلى تكذيب الرسول، وإن لم يتعمد الفاعل، منكراً(۱). وليس من شك أنك قد لاحظت أيها القارىء أنهم عدوا عدم زيارة النبى وطلب الشفاعة منه شرطا فى التوحيد، ولم يعدوا قتل النفس المحترمة ولا الزنا ولا اكتتاز الذهب من منافيات التوحيد والإيمان.

وبعد، فإن ما ذكرناه من الشواهد والأرقام يعطى الصورة الوافية للفهم الوهابى للتوحيد والإسلام، والنزعة المتعصبة ضد الإنسانية، وضد رسالة سيدنا محمد ﷺ التي تنظر إلى البشرية

<sup>-</sup> وأصيلاً، أى: تذكرونه في تسبيحكم وصلواتكم بالتحيات، وتبعدونه عن كل نقص وتقدسونه.

١) الرسائل النسع ص ٧٩.

نظرة حب ورحمة، وتتسع للقريب والبعيد في كل عصر وجيل. الوهابية أو السيف:

إن المبدأ الأول للوهابية وشعارهم الوحيد: (إما الوهابية، وإما السيف) فمن اعتنقها سلم، ومن أبى أبيح دمه، وذبحت أطفاله، ونهبت أمواله، ومحال أن ينظر الوهابى إلى غيره إلا بهذه العين المكفرة المستحلة للأرواح والأموال. قال سليمان بن عبد الوهاب أخو محمد عبد الوهاب في كتاب (الصواعق الإلهية) ص ٢٧ و ٢٩ طبعة ٢٠٦١هـ مخاطباً الوهابية: (فأنتم تكفرون بأقل القليل من الكفر، بل تكفرون بما تظنون أنتم أنه كفر، بل تكفرون من توقف عن كفر، من كفرتموه).

ولندع جميع ما قيل عن الوهابية، وننظر إلى كتبهم، وما خطوه بأيديهم، كما فعلنا فيما تقدم، قال محمد عبد الوهاب مؤسس مذهب الوهابية في رسالة (كشف الشبهات) المطبوعة مع غيرها في كتاب الرسائل العملية التسع ص ١٢٣ طبعة ١٩٥٧: (ولا تتفعهم لا إله إلا الله، ولا كثرة العبادات، ولا ادعاء الإسلام لما ظهر منهم من مخالفة الشرع).

هكذا ينبغى أن تكون الأخوة والمحبة والرحمة.. لله دُرُكَ أيها الشيخ لقد مثلت التسامح الإسلامي، حتى كدنا نتوهم أن هذه

الآية: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ (الأنبياء: ١٠٧). نزلت فيك. أستغفر الله.

وقال في صفحة ١١٠: (و إن قالوا: نحن لا نشرك بالله، بــل نشهد أنه لا يخلق، ولا يرزق ولا ينفع ولا يضر إلا الله وحده لا شريك له، و أن محمدا رسول الله لا يملك لنفسه نفعا و لا ضرا، ولكن الصالحين لهم جاه عند الله، وأنا أطلب من الله بهم، فجاوبه إن الذين قاتلهم رسول الله مقرون بما ذكرت، ومقرون بأن أوثانهم لا تدبر شيئا، وإنما أرادوا الجاه والـشفاعة). أي أن من طلب الشفاعة من سيدنا محمد تماما كمن بطلبها من الأوثان سواء بسواء.. هذا التحقيق الدقيق، والإيمان العميق.. وأيضا قال محمد بن عبد الوهاب مؤسس المذهب فــي ص ١٧ و ١٨: (و إذا قالو ا: نحن نشهد أن لا إله إلا الله، و أن محمدا رسول الله، ونصدق بالقرآن، ونؤمن بالبعث، ونصلى ونصوم، فكيف تجعلوننا مثل أولئك؟ فالجواب: أن الرجل إذا كان صدق رسول الله في شيء، وكذبه في شيء فهو كافر لم يدخل في الإسلام) وهكذا يدخل هذا الشيخ في كفره من يشاء، ويخرج من الإسلام من بشاء، حتى كأن الله سبحانه قد جعل في بده إيمان العباد و عقيدتهم، لا في قلوبهم و عقولهم .. و لا أدرى ماذا أراد بقوله: إذا صدق الرجل رسول الله في شيء وكذبه في شيء فهو كافر.. لأن من صدق رسالة سيدنا محمد يصدقه في كل شيء، لا في شيء دون شيء.. وقد أدرك هذه الحقيقة مشركو قريش حين كتب النبي في صلح الحديبية: (هذا ما صالح عليه محمد رسول الله) فقال له المشركون: لئن كنت رسول الله، ثم قاتلناك، فقد ظلمناك، أدرك هذه الحقيقة المشركون، ولم يدركها محمد عبد الوهاب.. لماذا؟ لأنه هو قد آمن ببعض ما جاء به سيدنا محمد، وكفر ببعض، على ما جاء في كتاب تطهير الاعتقاد ص محمد، وكفر ببعض، على ما جاء في كتاب تطهير الاعتقاد ص محمد، أي إلى الوهابية – فمن رجع منهم حقن دمه وماله وذراريه، ومن أصر أباح الله منه ما أباح لرسول الله من

وفى كتاب فتح المجيد ص ٤٩١: القتل لمن عاند ولم يتب من الخوارج والقدرية.. عجيب أمر هؤلاء الوهابية.. يبيحون الدماء، حتى كأنها شربة ماء.. (ومن أصر أباح دمه وماله وذراريه) ولا ندرى: هل هذا تقى وزهد، أو فهم ووعى، أو حب وتسامح، أو نتيجة طبيعية لحقدهم على البشرية بعامة، والمسلمين بخاصة، أو أنهم طبيعة أخرى منفصلة عن الإنسان وحقيقته؟..

وفى ص ٤٠، ٤١ من هذا الكتاب: (إذا قال الكافر: لا إلـه إلا الله حقن دمه وماله، حتى يثبت العكس، أمـا غيـرهم - أي

المسلمون – فلا تتفعهم كلمة لا إله إلا الله كما أنها لـم تتفع الخوارج على عبادتهم.. فثبت أن مجرد كلمة التوحيد غير مانع من ثبوت شرك من قالها، لارتكابه ما يخالفها) أرأيت إلى هذا المنطق. كلمة التوحيد تنفع الكافر، حتى يثبت العكس. ولا تنفع المسلم بحال؟، وإنما الذى ينفع الإساءة إلى الله تعالى في عرشه، وإلى سيدنا محمد في روضته، الذي ينفع هـدم روضات آل الرسول، وتشبيهه بالعصا والأوثان. والذي يجدى هـو إباحـة الدماء، وسبى النساء، ونهـب الأمـوال، وإشاعة الخـوف والفوضى، والفساد في الأرض باسم الدين والسماء، قال الله جل وعز: ﴿وَلَوْ يُؤَاخِذُ اللّهُ النّاسَ بِمَا كَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِن دَابّة ﴾ (فاطر:٥٤).

وقال الوهابية: بل تباح دماؤهم وتسبى ذراريهم وتنهب أموالهم.. وبعد، فهل من شاهد أصدق من هذا على أن مبدأهم وشعارهم.. (الوهابية، أو السيف للرجال والنساء والأطفال، والنهب للأموال)؟.

يقول الشيوعيون: (إن الدين هو التميمة الـسماوية لمجتمع جاهل مضطهد، يحتفظ مع ذلك بشىء من سوء النية، ثم يبرر الشر والفساد بالوحى من السماء). وهذا القول لا ينطبق على أية عقيدة دينية إلا عقيدة الوهابية.

#### حرية العقيدة:

إن عقيدة الوهابية تحتم الضغط على كل إنسان، بخاصة المسلم الذى يجب أن يترك رأيه إلى رأيهم، واجتهاده إلى فهمهم، وإلا حل ماله، واستبيح دمه، ودم أهله وعياله – الوهابية أو السيف – وقد نصت المادة الثامنة عشر من قانون حقوق الإنسان الذى أقرته الجمعية العامة في الأمم المتحدة، نصت هذه المادة على أن (لكل إنسان الحق في حرية الدين والعقيدة، والتعبير عنها بالقول والفعل).

وسواء أقرت الأمم المتحدة هذا الحق، أم أنكرته، فإن الحرية تتصل بإنسانية الإنسان، وبطبيعته مباشرة، فحرمانه منها معناه حرمانه من حياته وأصل وجوده.. ولذا حرص الإسلام عليها، ولم يدع وسيلة لإحدى وسائل الضغط والإجبار على الإيمان بشىء لم يصل إليه بقلبه، ولا بعقله، لذا دعا إلى النظر المستقل، والتفكير الحر، قال عز من قائل: (انظروا ماذا في السماوات والأرض.. وفي أنفسكم أفلا تبصرون.. قل سيروا في الأرض ثم انظروا كيف كان عاقبة المكذبين.. لا إكراه في الدين.. لست عليهم بمسيطر..) إلى غير ذلك من عشرات الآيات، ولا شيء أصرح وأوضح في الدلالة على أن أساس الإسلام هو النظر لا أصرح وأوضح في الدلالة على أن أساس الإسلام هو النظر لا التقليد، وأن دعوته تقوم على العقل والفطرة لا السيف والرمح من قوله: ﴿لاَ إِكْراهَ فِي الدِيْنِ﴾ (البقرة: ٢٥٦). هذا هو الحق

و العدل، و هذا هو الوجدان و العقل، فما دمت لا ترضي بأن يكر هك أحد على دينه، فكيف تكرهه أنت على دينك؟.. حتى الله تبارك و تعالى لم يحمل الناس قسر ا على طاعته و عبادته، ﴿وَلُو ۗ شَاءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَ رُونَ ﴾ (الأنعام:١١٢). وإذا عطفنا هذه الآبة على آبة لا إكر اه في الدبن، وآبة لست عليهم بمسيطر، و آية و قاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم، إذا عطفنا هذه الآيات وما إليها بعضها على بعض علمنا أن قول الرسول: (أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله) المراد منه الذين يقاتلونه، ويسعون في الأرض فساداً، ويؤكد هذا المعني، الآية ١٩٣ من سورة البقرة: ﴿ وَقَاتِلُو هُمْ حَتَّى لاَ تَكُونَ فَتْنَةً ﴾ بل إن القرآن رخص للمسلمين أن يحسنوا ويكرموا من لم يقاتلهم في الدين، ولم يعتد على الأرواح والأموال: ﴿لاَ يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَن الَّذينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ في الدين ولَـمْ يُخْرجُ وكُم مِّن ديَاركُمْ أَن تَبرُّوَهُمْ وَتَقُسطُوا الْمِيهمْ إِنَّ اللَّهَ يُحبُّ المُقَسطينَ ﴾ (الممتحنة: ٨).

### الشرك:

من تحصيل الحاصل، وتوضيح الواضح القول: إن السشرك هو أن يدعو الإنسان مع الله إلها آخر، بحيث إذا قيل له: لا إله الا الله ففر واستكبر، كما في الآية ٣٥ من الصافات: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِيلَ لَهُمْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ يَسْتَكْبِرُونَ ﴾ والآية ٥ من سورة ص: ﴿أَجَعَلَ الآلِهَةَ إِلَها وَاحداً إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ ﴾. وذكرنا

في فصل المسلم والكافر طرفاً من الأحاديث فلا نعيد.

فأين الأحراز والتمائم واستعمال الرقى والتعاوية والتطير والتشاؤم، وزيارة القبور والصلاة عندها والتمسح بها، والتعمير عليها والحلف بغير الله، ولا إلى ذاك مما كفر الوهابيون به جميع المسلمين؟.

وعلى افتراض أن هذه الأمور من المحرمات فإنها من الفروع التى لا تمت إلى التوحيد والأصول بسبب قريب ولا بعيد، وفعلها لا يوجب الكفر ولا الارتداد، بل ولا الحد، ولو أوجب الكفر لما وجد على وجه الأرض مسلم.

# والآن نوجه هذه الأسئلة إلى الوهابيين:

قاتم: إن تعمير القبور والتمسح بها، والطواف حولها والصلاة لله عندها شرك، بل قلتم: إن من شك وتوقف عن تكفير من كفرتم فهو كافر، وإن لم يتعمد المنكر، بل توقف تورعاً واحتياطاً.. ولم تستثنوا قبراً واحداً من وجوب الهدم، حتى روضة الرسول الأعظم ... إذن، لماذا هدمتم روضات الأئمة الأطهار في البقيع، وتركتم روضته السشريفة؟ لماذا وقفتم (بالإصلاح) في منتصف الطريق؟.. يقول حفيد محمد عبد الوهاب في فتح المجيد ٢٤٢: (إن عكوف الناس على قبور الأنبياء أعظم، واتخاذها مساجد أشد) وعليه فروضة الرسول

أولى بالهدم، لأنه الأصل، وروضات الآل فرع. ثم لماذا تمنعون الناس من التمسح بروضته، وتحيطونه بسياج من الشرطة يمنعونهم من الدنو منه، وكنتم تدعونهم يطوفون حوله إلى وقت قريب، ما دام كل من التمسح والطواف محرماً، وربما كان الطواف أشد؟.

ثم إن مسجد الرسول الحالي قائم على روضته وروضة أبي بكر و عمر ، فإن الوليد بن عبد الملك هدم المسجد الذي كان على عهد الرسول، وأدخل فيه بيوت أزواجه، وفيها بيت السيدة عائشة رضى الله عنها الذي فيه الروضات الـثلاث، فـصارت هذه الروضات ضمن المسجد الموجود الآن، إذن، القسم الــذي ضم هذه الروضات ليس جزء من مسجد الرسول، لأنه قد حدث بعده، وعلى مذهبكم يجب هدم هذا الجزء الحادث، مع أنكم تقيمون الصلاة جماعة في تمام المسجد الحالي، أي أن كثير أ من المؤتمين بكم يصلون في الجزء الحادث الذي فيه الروضات، وقد صرح أئمتكم بأنه لا تجوز الصلاة في مسجد بني على قبر، لأن ذلك يفضى إلى الشرك على حد تعبير ابن تيمية في كتاب (اقتضاء الصراط المستقيم) ص ٤٠٤، بل لا تجوز الصلاة فريضة في مسجد بني بين القبور، ولا عليها لما قال حفيد محمد عبد الوهاب في فتح المجيد ص ٢٤٣. وإذا لم تجز الصلاة في مسجد بين القبور، فكيف سمحتم المجال لمن يــأتُمَّ بكـم فــي مسجد، أو فى جزء من مسجد توجد القبور فى قلبه ووسطه، مع أن ذلك يقضى إلى الشرك بزعمكم؟.

وأى فرق بين أن تصلوا أنتم فى هذا الجزء، لــو ترضــون بالصلاة فيه، بل تكونوا أئمة لمن يصلى فيه؟.. أليس معنى هذا أنكم من الذين يقولون ما لا يفعلون، ويفعلــون مــا ينكــرون، ويكفرون الناس، يما يرتكبون؟.

وكل شيء جائز على منطق الوهابيين.. عباقرة تكفير الأمة.. وزلازل تشتيت شملها، وتوابع تفتيت وحدتها.

وسؤال آخر لا أخير نوجهه إليكم أيها الوهابيون، نوجهه للاستفهام لا للتعجيز، ولتقارنوا وتوازنوا بين أرائكم بعضها مع بعض، وهذا هو السؤال: هل عمارة القبور وإقامة المساجد عليها أعظم إثماً عند الله، أو تكفير من قال: لا إله إلا الله محمد رسول الله، وإباحة دمه وماله وذراريه؟.

وبالتالى، فإن المسلمين إذ يعظمون النبى و آله، ويتوسلون به إلى الله، ويطلبون منه الشفاعة فإنما يفعلون ذلك من باب أنه وسيلة لا غاية، وطريق لا هدف، وبهذا يحصل التوازن والتعادل بين الإيمان بالله كمبدىء الخلق ومعيده، وبين الإيمان بسيدنا محمد كنبى مقرب، وشفيع مشفع.

## الصوفية والشيعة والمناجاة عند روضات الأئمة:

لو اطلع الوهابيون على ما يدعو به الصوفية والشيعة عند روضات أئمتهم لأدركوا أن زيارتهم لها هى التوحيد فى واقعه، والإخلاص فى حقيقته، لو سمع الوهابيون تلك الأصوات، ووعوا تلك الكلمات التى تردد حول روضة أمير المؤمنين على السخر، وولده الإمام الحسين السخر لتأكدوا أنها عين التنزيه عن الشرك، ونفس الإيمان بالله وحده.. وإليك أمثلة من ذلك الكلم الطيب:

فمن أدعية الصحيفة السجادية التي يرددها المسلمون صباح مساء عند روضات الأئمة الأطهار وفي كل مكان: (إلهي من حاول سد حاجته من عندك فقد طلب حاجته في مظانها، وإني طلبته من جهتها، ومن توجه بحاجته إلى أحد من خلقك، أو جعل سبب نجحها دونك فقد تعرض للحرمان، واستحق من عندك فوات الإحسان). ومن دعاء آخر: (إلهي لا تخيب من لا يجد مطمعاً غيرك، ولا تخذل من لا يستغني عنك بأحد دونك).

ومن دعاء ثالث: (اللهم إن صرفت عنى وجهك الكريم، ومنعتنى فضلك الجسيم، أو حظرت على رزقك، أو قطعت عنى سبيلك لم أجد السبيل إلى الشيء من أملى غيرك، ولم أقدر على ما عندك بمعونة سواك).

ومن رابع: (إلهى خاب الوافدون على غيرك، وخسس المتعرضون إلا لك، وضاع الملمون إلا بك، وأجدب المنتجعون إلا من انتجع فضلك).

وخامس: (تباركت وتعاليت لا إله إلا أنت، صدقت رسلك، و آمنت بكتابك، وكفرت بكل معبود سواك، وبرئت ممن عبد غيرك) إلى ما لا يحصى من هذا التنزيه عن كل شبيه.

فأين عبادة الوهابيين، وتوحيد الملحدين من هذا الاعتصام والانقطاع والزهد، والتنزيه النزيه، والعبادة التقية النقية؟ وهل ينطق بهذا إلا من سمى عقله، وصفا قلبه، واختلط التوحيد بلحمه ودمه؟ هل يصدر هذا الكلم الطيب عن نفس فيها شائبة لغير الواحد الأحد؟ وهل من عبادة تستهدف العلى الأعلى كما تستهدفه هذه المناجاة: (خاب الوافدون على غيرك، وأجدب المنتجعون إلا من انتجع فضلك)؟.

وهل يصدق وينطبق على من اعتصم بالله بهذه العبارة والمناجاة، هل ينطبق عليه قول ابن تيمية فى (اقتضاء الصراط المستقيم) ص ٣٩١: (إن الرافضة أبعد الناس عن التوحيد) وقول محمد عبد الوهاب فى كتاب التوحيد وشرحه فتح المجيد ص ٣٤٣: (وبسبب الرافضة حدث الشرك)، وقول الصنعانى فى (تطهير الإعتقاد) ٣١: (يطلبون من الميت ما لا يطلب إلا

من الله)؟ إن الشيعة والصوفية لا يزورون الأئمة في البقيع أو غير البقيع إلا ليرددوا هذه المناجاة التي ناجي بها الإمام زين العابدين – أو غيره من الأئمة – العليم القدير، ولا ينزورون مقام على أمير المؤمنين إلا لتمتليء نفوسهم بقوله: (عظم الخالق في أنفسهم فصغر ما دونه في أعينهم) ولا يزورون ولده سيد الشهداء في كربلاء أو القاهرة إلا لينقطعوا إلى الله، ويعرضوا عن كل ما سواه من مال وجاه وحطام، مخاطبين الله بقولة أبي عبد الله الحسين: (ماذا وجد من فقدك؟ وما الذي فقد من وجدك؟).

فأين الشرك والإلحاد الذى زعم الوهابيون أن زيارة القبور تفضى اليه؟

كلا، لا شرك في زيارة الرسول وآله، وإنما العجب في سوء الاعتقاد فيما قاله الصنعاني في آخر كتاب تطهير الإعتقاد من أدران الإلحاد: (وهذا عظيم في الأفعال كان في الهند رجل يقطع الولد عضواً عضواً، ويرمى بكل عضو إلى جهة، ثم يرد الأعضاء، ويعود الولد حياً، وكان في العراق رجل يفصل رأس الإنسان عن جسده، ثم يرده كما كان، وكانت في القديم امرأة تقى القمح في الأرض، وتقول له: إطلع فيطلع، ثم تقول له: المحدن، فيصير طحيناً، ثم تقول له:

اخبز، فيصير خبزاً، وكانت لا تريد شيئاً إلا كان).

يعتقد الوهابية أن الساحر المنافق المشعوذ يقول للشيء كن فيكون تماماً كرب العزة، ومع ذلك هم وحدهم المؤمنون الموحدون، أما من يتقرب إلى الله بزيارة روضة الرسول، وآله الكرام فمشرك.

#### خس ملحوظات هامة:

بقيت ملحوظة أولى: وهى أن التوحيد الحق والإخلاص لله فى العبادة إنما يتحققان، ويوجدان حيث توجد العدالة الاجتماعية، وحيث يعمل الإنسان لعون أخيه الإنسان، ويحب له ما يحبه لنفسه، أما حيث يعيش هو فى الترف والبذخ، ويغرق إخوته بالشقاء والمحن، فلا توحيد، ولا إيمان، ولا إسلام، بل رياء ونفاق، وفساد وضلال.

- ملحوظة ثانية: لقد هدم السعوديون روضات آل الرسول، ومع ذلك بقيت السعودية تسير في مؤخرة الركب في شتى الميادين، ولم تتقدم خطوة إلى الأمام. إذن، سر التأخير والتقهقر لا يكمن في تعمير القبور، ولا في إقامة المساجد عليها، بل السر كل السر يكمن في الجهل وفساد الأوضاع، وفي الدكتاتورية والإسراف، وفي الأفكار الضيقة المغلقة التي لا تتفتح لثمرات العقول.

- ملحوظة ثالثة: لقد غالى الخوارج بتكفير من كفروا، وغالى من أحرقهم الإمام على فى تأليهه، وغالى الوهابيون فى تكفير الأمة.. وبديهة أن الغلو لعنة وطغيان يفسد العقيدة ويضلل العقل، بل ويفسد الحياة لأنها لا تقوم على الجذب وحده، ولا على الدفع وحده، بل على التعاون بينهما والتوازن، وكذلك تكفير المسلم فساد، وتأليهه أفسد، والعدل هو الوسط.
- ملحوظة رابعة: أوجبوا هدم القبور، وحرموا الخروج على الحاكم الجائر، والمستبد الفاسد، وأوجبوا طاعته والاستماع له.
- ملحوظة خامسة: أى فرق بين من يكتب وثيقة بحرمان الإنسان من الدين ورحمة الله، كما تفعل الكنيسة، وبين من يصدر حكمه عليه بالتكفير؟ وأيهما أسوء وأفظع؟!!.

# تدرأ الحدود بالشبهات:

من المعلوم بنص الكتاب والسنة، وبالإجماع، وضرورة العقل، وباتفاق الشرائع قديمها وحديثها أن كلاً من الجهل والخطأ والنسيان والإكراه عذر تحقن معه الدماء، وتحفظ الأرواح، وأن من خالف بسبب من هذه الأسباب لا يكون كافراً ولا مرتداً، حتى لو حصل منه ذلك عن تفريط وتقصير فيما يعود إلى الفروع وإن كان آثماً، لترك التحفظ، وما وجب عليه

من البحث والإحتراز، بل حتى لو ثبت الحكم الفرعى بدليل قاطع وإجماع جامع، وعلم بضرورة الدين والمذهب، إذا كان الجهل والالتباس ممكناً فى حقه، وجائزاً على مثله، ومن هنا كان علماء المسلمين، وما زالوا يختلفون، ويخطىء بعضهم بعضاً بدون تكفير، وإن منهم من خالف المذاهب الأربعة مجتمعة، ومع ذلك لم يكفره أحد.

بل إن كل فرقة من فرق المسلمين التي بلغت ثلاثاً وسبعين، كما جاء في الحديث أن كل وإحدة من هذه الفرق تدعى أنها هي الناجية دون غيرها وأن الاثتتين والسبعين هالكة غدا قصها و قضيضها إلا هي، ومع ذلك لم تحكم عليها بالكفر، ولم تبح قطرة واحدة من دمائها، أو تستحل عقارا من مالها، ما دامت تقول: لا إله إلا الله محمد رسول الله غير معاندة، ولا جاحدة لما ثبت عندها، ولم تقدم لديها الحجـة بـصدودها عـن الرسـول الأعظم، وبهذا تبين أن أمة سيدنا محمد مجمعة على أن الارتداد لا يتحقق، ولن يتحقق إلا ممن أيقن وتيقن بصدور الحكم عن صاحب الشرع، ثم جحده عناداً أو تعصباً. أما من رأى المحرم مباحا لشبهة، ولو ضعيفة، دخلت عليه، لعدم وصول النص إليه، أو الإجماله، أو معارضته بغيره، أو الأشتباه الموضوع في الخارج، أو لمرض في فهمه، أما هذا فمعذور بالجهل، كما أن المخطىء معذور بالخطأ، والمكره بالإكراه، بل و مأجور أبضاً

إذا بحث واجتهد. ومعلوم أن الذين أباحوا البناء على القبور وزيارتها، والصلاة لله عندها لم يثبت التحريم عندهم، بل ثبت الجواز بل الرجحان، وعليه يكون الحكم عليهم بالكفر هو الكفر بعينه، فلقد جاء في البخاري ومسلم أن النبي على قال: (لا يرمي رجل رجلاً بالفسوق، ولا يرميه بالكفر إلا ارتدت عليه، إن لم يكن صاحبها، وأن من قذف مؤمناً بالكفر فهم كمن قتله).

#### صفات الله:

يجمد الوهابيون على ظاهر نصوص الكتاب والسنة في صفات الله سبحانه وتعالى، ولم يجيزوا تفسير الظواهر وتأويلها بغير ما دلت عليه الصورة الحرفية، بل يعتبرون التأويل كفر، لأنه كذب على الله والرسول، ويرون تتزيه الله بإثبات اليد له والرجل، والكف والأصابع، والنفس والوجه، والعين والسمع، والجلوس والوقوف، والضحك والتكلم، والوجود في السماء، وما إلى هذه من الصفات التي وصف الله بها نفسه، أو جاءت على لسان نبيه من غير زيادة ولا نقصان، ولا تأويل بما يخالف ظاهرها، ولا تشبيه بصفات المخلوقين.

استدلوا على اليدين بقوله تعالى: ﴿بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ﴾ (المائدة: ٦٤). وعلى العينين أو العيون: ﴿وَاصْنَعِ الفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا﴾ (هود: ٣٧). وعلى الجلوس: ﴿ثُمُّ اسْتَوَى عَلَى عَلَى

العَرش (الأعراف: ٥٤). وعلى الوجود في السماء: ﴿أَأَمن تُم مَّن فِي السَّمَاءِ ﴾ (الملك: ١٦). وعلى الوجه: ﴿فَثَمَّ وَجْـهُ اللَّـه ﴾ (البقرة: ١١٥). و على السمع و العين: ﴿وَهُوَ السَّميعُ البِّصيرُ ﴾ (الشورى: ١١). وعلى النظر إليه: ﴿وَجُوهٌ يَوْمَئذ نَّاصَرَةٌ \* إِلَى ربِّهَا نَاظرَةٌ ﴾ (القيامة: ٢٢، ٢٣). وعلى السير والمجهء: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفاً صَفاً ﴾ (الفجر: ٢٢). وعلى النفس: ﴿ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَ لَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ ﴾ (المائدة: ١٦). وعلى الضحك بما رواه ابن تيمية في كتاب الإيمان ص ٢٣٠: (إن الله ضحك إلى رجلين، بقتل أحدهما الآخر كلاهما بدخل الجنة. وأيضاً قد ضحك حين دخل آخر رجل إلى الجنة.. فقال له الرجل: أتسخر بي، وأنت رب العالمين؟.) واستدلوا على الرجل بما رواه ابن تيمية أيضا في رسالة العقيدة الواسطية الموجود في كتاب الرسائل النسع ص ١٣٦: (لا نزال جهنم فيها، وهي تقول: هل من مزيد؟ حتى يضع رب العزة فيها رجله، فينزوى بعضها إلى بعض، وتقول: قط قط).

واستدلوا على وجود الأصابع بما رواه محمد عبد الوهاب في آخر كتاب التوحيد: (إن الله جعل السموات على أصبع من أصابعه، والأرض على أصبع، والشجر على أصبع، والثرى على أصبع، وسائر الخلق على أصبع.. ثم اعتز الله وافتخر، وقال: أنا الملك، أنا الله. أين الجبارون؟ أين المتكبرون؟ فالله

يحمل السموات السبع و الأراضين السبع في يده، وهي فيها كحبة خردل في يد أحدنا، وهذا معنى قوله تعالى: ﴿وَالأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ القَيَامَة﴾ (الزمر: ٦٧).

#### ملاحظتان هامتان:

ويلاحظ أو لا: أن المعروف من طريقة العرب أنهم يستعملون الألفاظ في معانيها المجازية أكثر مما يستعملونها في المعانى الحقيقية، ومن العلوم بالبديهة أن الكتاب والسنة منعز لان على كلام العرب وطريقتهم في الخطابات والمحادثات: ﴿إِنَّا أَنزِلْنَاهُ قُرْآناً عَرَبِياً لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ (يوسف: ٢).. وإذا أبقينا جميع ألفاظ الكتاب على ظاهرها فبماذا نفسر قول تعالى: ﴿وَاسْأَلُ القَرْيَةَ الّتِي كُنّا فِيهَا وَالْعيررَ ﴾ (يوسف: ٢٨)، وقوله تعالى: ﴿وَاسْأَلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُسُلْنَا ﴾ (الزخرف: ٥٤)؟ هل نفسره؟ وإذا ساغ لنا تفسير هذه الآية تبعا للواقع بالمعانى المجازية التي لم تدل عليها الصورة اللفظية والدلالة المطابقية.. جاز ذلك في غيرها تبعاً للواقع، والفرق ورسوله.

ثانياً: أن الوهابية ومن والاهم وقعوا في أشد مما فروا منه، لقد فروا من التأويل، فوقعوا في الإسراف والتعسف، وهربوا

من القول بالرأى إلى القول بالجهل، والرجم بالغيب، ذلك أنهم ز عموا أن يد الله وكفه، وعينه وأذنه.. الخ، لا تشبه أعـضاءنا هذه في شيء، فرارا من مشكلة التشبيه، وبديهة أن البد الظاهرة في هذا العضو المعروف، وهو لا ينفك عن المادة بحال، وكذا العين والسمع، وما اليهما، فإن أبقينا اللفظ على ظاهره يلزم أن يكون الله جسما، كسائر الأجسام، وهم لا يلتز مون به، وإن صرفناه إلى غير هذه اليد والعين والسمع يلزم التأويل وقد فروا منه، وإن حملناه على معنى مجهول عند السامع والمخاطب، وذلك بأن تكون له بد لا كالأبدى، و لا عبن كالأعبن على حد تعبير هم وقعوا في التعسف، وهو أشد سوءاً من التأويل، وإن أبقوا اللفظ على ظاهره جاءت مشكلة التجسيم، وإن حملوه على معنى مجهول جاء التعسف.. فتعين تأويل اللفظ تأويلاً معقو لاً يحمله على معنى يتلاءم مع جلال الله وعظمته، على أن تتحمله الصورة اللفظية، و لا يأباه الذوق السليم، كحمل اليد على القدرة، لأنها مظهر لها، والسمع والبصر على العلم، لأنهما سبيل إليه، وحمل الوجه على الظهور، لأنه المعنى البارز، والإستواء على الاستيلاء، ورؤية الله على رؤيته بالبصيرة لا بالبصر، لأن كلاً منهما طريق إلى المعرفة، إلى آخر ما ذكره المفسرون، وعلماء المعاني و البيان، ومهما يكن، فإذا خالفنا الوهابية في عدم جواز التأويل من حيث هو، وقلنا به حيث تدعوا الحاجة إليه، فإنا نتفق

معهم كل الإتفاق في السكوت والإعراض عن النزاع القائم بين الأشاعرة والمعتزلة من أن صفات البارىء: هل هي عين ذات أو غيرها، لأن هذا النزاع يرجع في حقيقته إلى النزاع في ذات البارىء جلا وعلا، وهذا موضوع شائك جداً أحجم عنه الأنبياء والمرسلون، قال الإمام على أمير المؤمنين: (تفكروا في خلق الله، ولا تفكروا في ذات الله) مع العلم بأن قول الوهابية ومن إليهم يلتقي مع قول الأشاعرة بأن الصفات غير الذات، إلا أنهم قد أحسنوا بالسكوت عن ذلك.

### الإيمان بالقدر:

الإيمان بالقدر هو الاعتقاد بأن الخير والشر من الله، ويعد الوهابية هذا الأصل من أصول الإسلام، وهي عندهم ستة: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج البيت على المستطيع، والإيمان بالقدر خيره وشره.

وعليه يكون الإنسان مسيراً غير مخير، وقال ابن تيمية في رسالة العقيدة الواسطية ص ١٤٤ من الرسائل التسع:

(العباد فاعلون حقيقة، والله خالق أفعالهم.. وللعباد قدرة على أعمالهم، ولهم إرادة، والله خالقهم، وخالق قدرتهم وإرادتهم، ومع ذلك فقد أمرم بالطاعة ونهاهم عن المعصية).

وقد حاولنا كثيراً، وفكرنا أكثر لفهم وهضم هذا الكلم فلم نستطع له فهماً ولا هضماً لمكان التناقص والتضارب، فإن كلام ابن تيمية ظاهر في أن الله خالق أفعال الإنسان، وغير خالقها، وغير موجدها.

اللهم إلا أن يقال: إنهما اشتركا في الخلق والإيجاد، وحينئذ يأتي إشكال أن أحد الشريكين إذا كان أقوى من الآخرين قبح أن يعاقب الضعيف فيما اشتركا فيه.

والحق في هذه المسألة التي شغلت الأولين والآخرين ما قاله الإمام جعفر الصادق، وعبر عنه بقوله: (لا جبر ولا تفويض، وإنما أمر بين الأمرين) ويتلخص معنى هذه الجملة الكبيرة في معناها، الصغيرة في مبناها أن الله سبحانه أقدر العبد على فعل الخير والشر، ثم أمره بالأول، ونهاه عن الثانى، وإن اختار العبد فعل الخير، وآثره على الشر ينسب فعله هذا إلى الله، لأنه العبد فعل الخير، وأيضاً ينسب إلى العبد لأنه آثره على الشر، وترك المعصية مع القدرة عليها، أما إن اختار العبد فعل الشر، وفضله على الخير فلينسب إليه وحده، لأنه ترك الخير مع قدرته على فعله، وفعل الشر مع قدرته على تركه، ولا ينسب إلى الله، لأنه فعله، وفعل الشر مع قدرته على تركه، ولا ينسب إلى الله، لأنه نهى عنه، ولم يرض به بحال، وعليه يكون الخير من الله والعبد، أما الشر فمن العبد وحده.

وإن قال قائل: لماذا أقدر الله عبده على الشر ما دام لا يريده منه؟

قلنا في جوابه: لو أن الله سبحانه أقدر عبده على الخير فقط لكان مجبراً عليه، وكان الفعل بالنسبة إليه كالثمر على السبحر، والله سبحانه يريد الطاعة من عباده اختياراً لا قهراً عنهم.

ولتتضح الفكرة أكثر نذكر هذا المثال: والد أعطى ولده ديناراً، فأمره أن يشترى به كتاباً، ولا يشرب به خمراً، فامتثل الولد، واشترى الكتاب، فشراء الكتاب ينسب إلى الوالد، لأنه أقدر الولد عليه، ورضى به وأيضاً ينسب إلى الولد، لأنه ترك شرب الخمر مع قدرته على فعله واشترى الكتاب مع قدرت على على تركه، أما شرب الخمر فينسب إلى الولد فقط، لأنه ترك ما أمر به مع قدرته على فعله، وفعل ما نهى عنه مع قدرته على تركه، ولا ينسب إلى الوالد، لأنه لم يرض به بحال.

وجميل قول الإمام أبى العزائم الهيذ (الإنسان مسير فيما لا يعلم، ومخير فيما يعلم).

#### الأسباب والمسببات:

قال الأشاعرة: ليس في الكون أسباب طبيعية، وجميع المسببات تستند لله مباشرة، فهو الذي يخلق الشبع عند الأكل، والشفاء عند شرب الدواء، ويزيل العطش عند شرب الماء،

وقال المعتزلة والإمامية: بل إن في الكون أسباباً طبيعية تستند اليها مسبباتها مباشرة، والأسباب الطبيعية تتتهى بالواسطة إلى الله سبحانه، لأنه مسبب الأسباب.

ويظهر من كلام ابن تيمية، أنه يوافق الأشاعرة، حيث قال في كتاب نقض المنطق ص ٣٦: (إن لله ملائكة موكلة بالسحاب والمطر، وملائكة موكلة بالهدى والعلم، هذا رزق القلوب وقوتها، وذاك الأجساد وقوتها).

أما تأميذه ابن القيم فيتفق مع المعتزلة والإمامية في هذا الباب، حيث نقل عنه صاحب فتح المجيد في ص ٦٩ قوله: (لا تتم حقيقة التوحيد إلا بمباشرة الأسباب التي نصبها الله مقتضية لمسبباتها قدراً و شرعاً). ويشعر هذا النقل بأن الوهابية في ذلك على رأى ابن القيم.

# مرتكب الكبيرة:

ويعتقد الوهابية أن مرتكب الكبيرة من الموحدين لا يخلد في النار. (فتح المجيد ص ٤٧٩).

# أصحاب الرسول:

ويعتقد الوهابية أن جماعة من أصحاب الرسول الله كانوا يوحدون الله، ويجاهدون معه، ويركون، ويحجون ومع ذلك كانوا كفرة بعيدين عن الإسلام كل

البعد (محمد عبد الوهاب في رسالة كشف الشبهات ص ١٢٠، الرسائل العملية التسع طبعة ١٩٥٧).

#### الجاهل غير معذور:

إذا نطق المسلم بكلمة التوحيد مؤمناً، ثم زار القبور جاهلاً بالتحريم يكون مشركاً، وجهله ليس بعذر عندهم. (كتاب تطهير الاعتقاد ص ٣٥، والرسائل العملية التسمع ص ٧٩). وقال صاحب فتح المجيد ص ٤٠٦: (وسبب هذه البدع جهل أهلها وقصور هم في الفهم) أي أن من خالف عن جهل يكون مبتدعاً، حتى لو كان جهله عن قصور، لا عن تقصير.

#### الاجتهاد والتقليد:

قال الوهابية: لا يجوز لأحد أن يقلد واحداً من أئمة المذاهب الأربعة، ولا غيرهم مع وجود النص، ولا يجوز تقليدهم إذا فقد، واستدلوا على ذلك بأن الأئمة الأربعة أنفسهم لا يجيزون التقليد، وبأن أبا حنيفة ومالكاً والشافعي وابن حنبل قد جهلوا الكثير من أحكام الشريعة، قال صاحب فتح المجيد ص ٣٨٨: (والأئمة نهوا عن تقليدهم إذا استبانت السنة، لعلمهم أن من العلم شيئاً لم يعلموه، وقد بلغه غيرهم، وذلك كثير).

ولهذا لا يقلد الوهابية ابن حنبل و لا غيره مع وجود النص، ويقلدونه فيما لا نص فيه، أى أن أقوال ابن حنبل عندهم أصل قائم بنفسه يرجعون إليه إذا أعوزهم الدليل من الكتاب والسنة، تماماً كالقياس عند السنة، والعقل عند الشيعة.. إذن، هم مجتهدون ومقلدون في آن واحد، يجتهدون في استخراج الحكم من النص، وفي تقوية الحديث وتضعيفه، ويلجأون إلى ابن حنبل مع عدم النص، قال الملك عبد العزيز في خطاب ألقاه بمكة المكرمة سنة ١٣٥٥هـ: (ومذهبنا هو اتباع الدليل، حيث يكون، فإن فقد الدليل، ولم يكن هناك إلا الاجتهاد اتبعنا اجتهاد أحمد ابن حنبل).

ويلاحظ بأن أي إنسان لا يستطيع استخراج الحكم من النص الا إذا انتهى بعلمه إلى رتبة الاجتهاد، ولا يبلغ هذه الرتبة إلا إذا انتهى بعلمه إلى رتبة الاجتهاد، ولا يبلغ هذه الرتبة إلا من توافرت فيه المؤهلات لتمييز المعانى الحقيقية من المجازية، والمنطوق من المفهوم، والمجمل من المبين، والناسخ من المنسوخ، والعام من الخاص، والمطلق من المقيد، والخبر الصحيح من الضعيف، والمعارض من السالم، وعرف عملية العلاج بين المتعارضين، وموارد إجماع العلماء، واختلاف اتهم، فإذا تهيأ كل ذلك استطاع أن يجتهد ويخرج الحكم من النص، ووجب عليه أن يعمل بفهمه واجتهاده، مصيباً كان في الواقع أو مخطئاً ما دام جاهلاً بمكان الخطأ، وهو في الوقت نفسه يستطيع أن يستخرج الحكم من الأصل العام الذي دل على اعتباره النص القطعي، أو العقل الفطري، مع عدم النص، ومن عجز عن

الاجتهاد، واستخراج الحكم من الأصل العام مع عدم النص، فهو عن فهم النص، واستخراج الحكم منه مع وجوده أعجز، أو مثله في الضعف والعجز.

فهو إما أن يكون مجتهداً، وإما غير مجتهد، فإن كان مجتهداً جامعاً لشروط الاجتهاد حرم عليه التقليد إطلاقاً، وجد النص أو لم يجد، لأن من عرف الحق من دليله لا يجوز له أن يقلد فيه، بل يكون من هذه الجهة كأحمد ومالك والشافعي وأبي حنيفة، وإن لم يتوفر فيه شروط الاجتهاد وجب عليه تقليد المجتهد: ﴿فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ (النحل: ٤٣).

وعلى هذا يكون قول الوهابية بوجوب الاجتهاد مع وجود النص، وتحريمه مع عدمه تخصيصاً بلا مخصص، وتقييداً في مورد الإطلاق، بل تجزئة وتقسيماً للشيء إلى نفسه وإلى غيره.

#### كرامات الأولياء:

ويعتقد الوهابية بكرامات الأولياء: (وأن الله يجرى على المديهم خوارق العادات في أنواع العلوم والمكاشفات، وأنواع القدرة والتأثيرات) (الرسائل العملية التسع ص ١٤٩).

انسبنا الإيمان إليهم بالكرامات، كما جاءت فى كتاب الرسائل العملية
 التسع، ولكن كلام صاحب فتح القدير يشعر بنفى الكرامات.

ومعنى هذا أن المؤمن الصالح يستطيع بالدعاء أن يعلم الغيب، وأن يرى وهو فى المشرق من فى المغرب، ويسمع وهو فى المغرب من فى المشرق، وأن يمشى على الماء، تماماً كما يمشى على اليابسة، ويطير فى الهواء كالغراب، بل يستطيع أن يجفف البحار والأنهار، ويغرق الأرض كلها بالطوفان.. يفعل ذلك، وأكثر من ذلك بمجرد الدعاء، وبالتلفظ بكلمة أو بضع كلمات لا بتوسط علم وآلات.

ولسنا بصحة هذا القول أو بطلانه، ولكن لدينا سؤال واحد نود أن نوجهه إلى الوهابيين على مقياسهم هذا لا على مقاييسنا (۱) و هذا هو السؤال: إذا كان للولى هذه الكرامة والمقدرة، فهل يجوز لنا أن نطلب منه الدعاء بالخير والهداية إلى الحق، تماماً كما نطلب العلم من العالم، والدواء من الطبيب؟. وعلى افتراض الجواز فلماذا قلتم: من طلب من النبى أن يشفع له عند الله فهو مشرك؟. وإن قلتم: لا يجوز طلب الدعاء بالخير والتوفيق من الولى، قلنا: إذا لا خير من الولى ولا كرامة.

الكرامة في اعتقادنا هي أن يكرمك الله بمعرفته ثم يقيمك عاملاً من عماله سبحانه.

#### السحر:

ويعتقد الوهابية بالسحر والساحر، وتعلم السحر عندهم سهل للغاية بشرط أن يكفر الإنسان ويأتي بأعظم المعاصبي، مثل: أن يضع المصحف الشريف في كنيف و نحوه، و الآن ننقل ما ذكره الصنعاني كحجة دامغة على اعتقادهم بالسحر، وطريق تعلمه، قال في صفحة ٥١ من كتاب (تطهير الاعتقاد من أدران الإلحاد) ما نصه بالحرف الواحد: (قد ثبت فــي الأحاديــث أن الشياطين والجان يتشكلون بأشكال الحية والثعبان، وهذا أمر مقطوع بوقوعه، فهم - أي الشياطين و الثعابين - التي يشاهدها الإنسان في أيدي المجاذيب، وقد يكون ذلك من باب السحر وهو أنواع، وتعلمه ليس بالعسير، بل بابه الأعظم: هو الكفر بالله، و إهانة ما عظم الله من جعل مصحف في كنيف و نحوه، فلا بغتر من بشاهد ما بعظم في عبنيه في أحوال المجاذبب من الأمور التي ير اها خوارق، فإن للسحر تأثيراً عظيماً في الأفعال، و هكذا يقلبون الأعيان بالأسحار وغيرها). ومعنى قوله: يقلبون الأعيان بالأسحار، أن الساحر يستطيع أن يقلب الإنسان حجراً، والحجر إنساناً.

وبدون حقد، ولا ثورة أعصاب، وبكل لطف وهدوء أدعوك أيها القارىء أن تقرأ ما جاء في هذا الكتاب بالذات الذي ألف الصنعاني، ليطهر الاعتقاد من أدران الإلحاد، أن تقرأ ما جاء

فى صفحة ٤٨، وهذا هو: (إن المشاهد والقباب على القبور هى أعظم ذريعة إلى الشرك والإلحاد، وأكبر وسيلة لهدم الإسلام، وخراب بنيانه).

إقرأ هذا، وقارن بينه وبين قوله: تعلم السحر سهل يسير، وباب الكفر، وجعل المصحف في (كذا).. إقرأ وقارن بين من يعتقد أن في رفع القباب على روضة الرسول وآله الأبرار تعظيما لشعائر الله، وبين من يعتقد بالسحر على الـشكل الـذي رسمه الصنعاني، وأن سبيل السحر هي إهانة القرآن علي الصورة التي صورها في كتابه، وأن من فعل ذلك بقول للشيء: كن فيكون.. إقرأ وقارن، ثم احكم بعقلك وفطرتك، وخبرنا عن صورة المشرك التي ارتسمت في خاطرك للوهلة الأولى لأحد الإثنين، وأنت تقرأ وتقارن، وقل لنا: أي الاعتقاد ذربعة للشرك والإلحاد ووسيلة لهدم الإسلام، وخراب بنيانه؟. وأي الرجلين يجب أن يطهر اعتقاده من أدر إن الإلحاد؟.. ولكن ما الجدوي من حكمك وشعورك ومن حكم العقل والفطرة، وحكم السماء والأرض ما دام مبدؤهم ومنهجهم الأول والأخير هو التكفير، و من خلاله ينظرون إلينا وإليك وإلى الناس أجمعين، إلا من تاب و آمن و عمل عملا و هاييا.

#### الأمر بالمعروف:

ويعتقد الوهابية بوجوب الأمر بالمعروف، والنهى عن المنكر، لورود النص. وليس من شك أن الأمر بالمعروف واجب، إما بحكم العقل، كما يقول المعتزلة والإمامية، وإما بحكم الشرع، بحيث لو لم ينص عليه الشرع لم يجب، كما يقول الوهابية، والنتيجة واحدة.

ولكن - كما جاء في الرسائل العملية النسع ص ١٥٠ - هذا تشجيع للمنكر الذي لا يجتمع مع وجوب النهي عنه.

#### الحاكم الجائر:

يعتقد الوهابية بأنه لا يجوز الخروج على الحاكم الجائر، والمستبد الفاسد، ويوجبون طاعته والاستماع له، جاء ذلك في كتاب الأحكام السلطانية، وصاحبه يدعى أنه حنبلي المذهب، واستدلوا بقوله تعالى: ﴿أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي

وبالمناسبة نذكر ما قاله الملك عبد العزيز في خطبة ألقاها في الطائف بحضور رؤساء البلاد ١٦ المحرم سنة ١٣٥١ه، قال: (والناس معنا ثلاث: إما محب ومساعد، وإما لا محب ولا مساعد، وإما معاند فقط، والأول له ما لنا، والثاني نسعى جهدنا في إفهامه، أما الثالث فجزاؤه ما جاء في الآية الشريفة: ﴿إِنَّمَا

جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَاداً أَن يُقَتَّلُوا أَوْ يُنفُوا مِنَ يُقَتَّلُوا أَوْ يُنفُوا مِنَ خَلاف أَوْ يُنفُوا مِنَ الأَرْضِ ذَلِكَ لَهُمْ خِزْيٌ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ المَّرْضِ ذَلِكَ لَهُمْ خِزْيٌ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ (المائدة: ٣٣).

إذن، أين الحرية والديمقر اطية والعدل والإنصاف؟. وأين الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر؟. وأن الآية الكريمة نزلت في الذين يقطعون الطريق على الناس بالسلب والنهب والقتل، ويخلون بالأمن ويحولون بين الزارع وحقله، والعامل وعمله، أما معارضة الحاكم، وعدم الاتفاق معه على آرائه كلها، أو جلها فليست جرماً تعاقب عليه الشرائع السماوية، ولا الوضعية.. وقد رحب أبو بكر وعمر رضى الله عنهما، وغير هما كثير من الحكام في القديم والحديث رحبوا بالمعارضين، وأفسحوا لهم المجال حتى في ميدان العمل لانتزاع الحكم منهم، ولم يوجبوا قتلهم وصلبهم ونفيهم وقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف.

## أصحاب الذنوب:

قال الخوارج: إن مرتكب الكبيرة كافر يخلد في النار، وقال الأشاعرة والإمامية: بل هو مؤمن عاص، وقال المعتزلة: هـو في منزلة بين العاصى والكافر.

وأحدث الوهابية قولاً رابعاً، وهو أن من قال: لا إله إلا الله لا يخلو أن يكون واحداً من اثنين، إما أن يقولها دون أن يشرك بالله شيئاً، أى لا يزور قبراً، ولا يبنيه، ولا يصلى عنده لله، ولا ينذر له، ولا يمسه، ويتمسح به، ولا يطوف حوله، وإما أن يقولها، ويفعل شيئاً من ذلك، والأول لا يسأل عن شيء، ولا يحاسب على شيء، وإن أتى بملىء الأرض ذنوباً.. جاء فى فتح المجيد صفحة ٤٥ (أن التوحيد الخالص الذى لا يشوبه شرك لا يبقى معه ذنب، لأنه يتضمن محبة الله وإجلاله وتعظيمه، وخوفه ورجاءه وحده ما يوجب غسل الذنوب، لو كانت قراب الأرض، النجاسة عارضة، والدافع لها أقوى). وهذا يشبه بما نسب إلى البكداشية من أن حب على حسنة لا تنضر معها نسب إلى البكداشية من أن حب على حسنة لا تنضر معها يرد أن قررن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَة شَراً يَرَهُ الله ومَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَة شَراً يَرَهُ الله ومَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَة شَراً يَرَهُ الله الذي الكريم يكذبهما معاً: ﴿فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَة شَراً يَرَهُ الله الذي الكريم يكذبهما معاً: ﴿فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَة شَراً يَرَهُ الله الذي الكريم كذبهما معاً: ﴿فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَة شَراً يَرَهُ الله الذي الكريم كذبهما معاً على حسنة لا تنضر معها يرد أن هومَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَة شَراً يَرَهُ الله الذي الكريم له المناه المناه المناه الذي الكريم كذبهما معاً على الذي المنان الكريم كذبهما معاً عن المناه المناه الذي الكريم كذبهما معاً المناه ا

أما الثانى وهو الذى يزور القبور فهو مشرك كافر.. لا يقبل منه عمل ولا صلاة ولاصوم، ولا عمل الحسنات والمبرات.. وليس من شك أنهم يريدون بالموحد الأول الوهابية أنفسهم، وبالثانى جميع المسلمين بدون استثناء، والدليل ما نقلناء عن كتبهم فيما سبق، ونذكر هنا للتأكيد ما قاله صاحب فتح المجيد في ص ١٠١: (كما هو الواقع في هذه الأمة – أي أمة سيدنا محمد والواقع منهم العصيان – وهذا هو الشرك الأكبر المنافي

للتوحيد.. إلى أن قال: فأثبتوا ما نعته كلمة التوحيد، وتركوا ما أثبتته من التوحيد).

وفى هذا القول، وهذه العقيدة، يكمن سر الإهمال والتأخر فى السعودية، وتسلط الحكام بدون شورى وانتخاب، وعدم شعورهم بالمسؤولية، واكتنازهم مقدرات الشعب فى البنوك والمصارف، إلى جانب البؤس والحرص والجهل، كل ذلك لا باس به لأن أمراء الوهابية وشيوخهم يوحدون الله توحيداً لا يبقى معه ذنب، ولو كان قراب الأرض.

وبالتالى، فإنا نحسب أن التاريخ لم يعرف، ولن يعرف فئة فى القسوة والجفوة، والتعصب والجمود كالوهابية، ولا أحداً مثلهم يهتم بالقشور، دون اللباب، ونقدم لك مثلاً واحداً وأخيراً يفسر ويوضح جميع ما نقاناه عنهم، ويعطى صورة واضحة ودقيقة لجمودهم فى الفهم والتفكير، وبعدهم عن روح الإسلام وحقيقته، وهذا هو المقال: يجوز للإنسان أن يقتنى المئات والألوف من العبيد والإماء، ولكن لا يجوز له أن يقول وينافظ بلسانه: هذا عبدى، وهذه أمتى، لأن ذلك يتنافى مع التوحيد الخالص الذى لا تضر معه الذنوب ولو كانت مثل زبد البحر، أما الاستعباد فعلاً، والعمل بمدلول اللفظ فجائز، وليس شركاً كالتلفظ والنفوة. (رسالة التوحيد).

إن العارفين بالله يعلمون حق العلم أن أفضل العبادات والطاعات هو العمل لخير الإنسان تقرباً إليه تعالى، دون أن يبتغى العامل من غيره عز وجل جزاء ولا شكوراً، وألف تحية على الإمام موسى الكاظم بن الإمام جعفر الصادق الذى قال: (إن لله عرشاً لا يسكن تحت ظله إلا من أسدى لأخيه معروفاً، ونَفَس عنه كربة، أو قضى له حاجة).

## الفصل الرابع التوحيد والهبادة

#### الرسالة الشاملة:

لم تستهدف رسالة سيدنا محمد ولا يشيرة قريش دون غيرهم ولا قوم العرب وحدهم، ولا الشرق فقط، بل استهدفت البشرية بكاملها عربها وعجمها في كل زمان ومكان، كما أنها لم تقف عند الحياة الروحية وحدودها، أو المادية وقيودها، أو عند جهة، أو جهات معينة، منهما، بل هي شاملة كاملة، تمتد إلى جميع الجهات بشتى أنواعها وألوانها في حياتنا هذه، وفي الحياة الثانية، بل تصدت إلى تحديد الكون في بدايته ونهايته. وأن هذا الشمول برسالة سيدنا محمد يستتبع بطبيعته أمرين يترتبان عليه قهراً:

الأول: أن سيدنا محمداً رسول من عند الله، إذ يستحيل على بشر أن يقوم بهذه المهمة، أو يجرؤ على ادعائها، والتعرض لها من تلقائه، وإن بلغ من العلم ما بلغ، وإن جازف وخاطر فمحال أن يكتب له النجاح، ويترك أثراً محموداً.

إن هذه المهمة أو هذه الرسالة الشاملة الكاملة لا تكون ولن تكون إلا ممن أحاط بكل شيء علما، ومحال أن تحيا إلا إذا كان

وراءها مدبر قدير، وعناية إله خبير، لذا أسند سيدنا محمد رسالته إلى خالق كل شيء، عليم بكل شيء، لا إلى شخصيته وعقله وعبقريته، وأعلن لمن كان ويكون أنه بشر يخضع لما تخضع له الناس، ويفعل كما يفعلون، وأنه لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً، سوى أنه رسول يوحى إليه.

الأمر الثانى: الذى يدل عليه شمول هذه الرسالة هو أن سيدنا محمداً خاتم النبيين والمرسلين، حيث لم يبق لمن بعده شيء يحتاج إلى بيان فى جهة لحياتنا هذه، أو للحياة الثانية، أى أن التجربة الدينية للإنسان انتهت بكتاب الله الذى فيه تبيان كل شيء جملة أو تفصيلاً، وبالشريعة السمحة التي كشفت عن أو امر الله وأحكامه، وسنته فى خلقه، وكانت الشريعة الأبدية الخالدة يبلغها السابق اللاحق، بدون حاجة إلى رسول جديد.

وإذا كان كل حكم نطق به سيدنا محمد ، وكل بيان يتصل برسالته وراءه حقيقة عليا أوحت به إليه وجبت - والحال هذه بمعرفة تلك الحقيقة، والإيمان بها، والإذعان لها، وقد حدد الله سبحانه على لسان نبيه الطريق إلى معرفته بالتفكير والنظر، وحدد الإيمان بكلمة التوحيد، وحدد الإذعان له بعبادته وطاعت فيما أمر ونهى.

#### طريق المعرفة:

لقد أراد الله سبحانه أن يعرف بالوسائل البـشرية المألوفة وهى التفكير والنظر فى خلق السموات والأرض، وما فيهما من عجائب وأسرار: ﴿وفى الأرض آيات للمـوقنين﴾ (الـذاريات: ٢٠)، ﴿هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضياءً وَالْقَمَرَ نُوراً وقَدَّرَهُ مَنَازِلَ لِتَعْلَمُوا عَدَدَ السِّنينَ وَالْحسَابَ مَا خَلَقَ اللَّهُ ذَلِكَ إِلاَّ بِالْحَقِّ يُفَصِلُ الآياتِ لِقَوْم يَعْلَمُونَ﴾ (يونس: ٥).

إن الله جل و علا يضع آياته أمام عبده، ويقول له: أنظر وتأمل، تماماً كما تعرض ما لديك من الأدلة على من جادلك فيما تعتقد وتدين.. ولا شيء أدل على ذلك من هذا الفضل والتلطف في أسلوب هذه الآية الكريمة التي خاطب فيها منكرى البعث والنشور، قال عز من قائل: ﴿أَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ في رَيْب مِن البَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن تُرَاب ثُمَّ مِن نُطْفَة ثُمَّ مِنْ عَلَقَة ثُمَّ مِن مُضْغَة ﴾ (الحج:٥)، إذا لم يفرض الله دينه على الناس فرضا، فكيف ساغ للوهابية أن تقول: (يجب دعاؤهم إلى التوحيد، فمن أقر سلم، وإلا فهو مباح الدم والمال والذرية). (تطهير الاعتقاد ص ٣٥، ٣٦).

وبعد، فمن هو الضال المبتدع في الدين: الوهابية الذين أتـوا بهذه المحدثات، أو أمة سيدنا محمد؟.

#### التوحيد:

وبين الله على لسان نبيه حقيقة توحيده وتتزيهه عن الأضداد و الأشباه و الأنداد، بينها في أبسط معنى، و أو ضح مبنى يـستوى في فهمها العالم والجاهل، والكبير والصغير، وهو كلمة لا إلـه إلا الله، مع الإيمان بها، أي نطق باللسان، وتصديق بالجنان، وكفي.. ولو كانت حقيقة التوحيد غير هذه البساطة التي لا فلسفة فبها، و لا صناعة، و لا أقيسة، لما قبل النبي الإسلام من العجائز ورعاة الإبل في الصحراء، وكان عليه قبل كل شيء أن يهييء الناس بالعلم والدراسة لتفهم الإسلام، ثـم يعرضـه علـيهم، أو بأمر هم بالتعلم، حتى ببلغوا درجة الإجتهاد، وبستطبعون استنباط التوحيد من كلمة لا إله إلا الله، تماما كما هي الحال بالقياس، إلى استخراج الأحكام الفرعية الشرعية من أدلتها التفصيلية، مع العلم بأنه لا شيء من ذلك، وهذا دليل قاطع على فساد ما قاله الوهابية من أن كلمة الشهادة لا تتفع، والإيمان بها لا يجدى، بدون قيودها الكبار، والثقال التي لا يفهمها إلا المخلص.

وبديهة أن الأصول الإسلامية ترتكز على الفطرة النقية الصافية الضرورية التى تشترك فى معرفتها البشرية على السواء.. وبهذا يتبين أن كل ما أضافه الوهابية إلى معنى التوحيد، وملأوا به الكتب والطوامير إنما هو بدعة ضلالة، وأن البدع التى نعتوا بها أمة سيدنا محمد و آله هم بها أولى، وهى

بهم ألصق وأليق.

#### العبادة:

أما عبادة الله سبحانه فقد حددت على لـسان نبيـه الأكـرم تحديداً يستحيل تفسيره تفسيراً صحيحاً بغير الوحى، حيث بلـغ من الضبط والدقة مبلغاً لا يصل إليه عقل ناقد، ولا فكر ثاقـب، ولا مثالى ولا واقعى، وتعال معى، وقف وتأمل وفكر طويلاً فى هذا الرسم العجيب، فهل تجد له تفسيراً بغير قدرة عظيمة وراء هذا الكون، ولا تشبهه فى شىء، ولا يشبهها فى شـىء، فلقـد اختطت هذه القدرة لكل عاقل بالغ أن ينهض من فراشـه بعـد طلوع الفجر، وقبل بزوغ الشمس، ويغسل وجهه، ويديـه إلـى المرفقين، ويمسح رأسه ورجليه، كل ذلك يأتى به علـى نحـو خاص لا يتعداه أبداً.

ثم يقف بين يدى الله فى الوقت المحدد، لا يتقدم عليه، ولا يتأخر عنه ثانية، ويتجه بوجهه، ومقاديم بدنه إلى جهة خاصة لا يحيد عنها قيد أنملة، ويصلى لله ركعتين فقط، يسبحه ويقدسه فيهما بألفاظ معينة لا يتجاوزها إلى غيرها، ويركع بنحو خاص، ويسجد على سبعة أعضاء بشكل خاص، ولا يلتفت يمنة ولا يسرة، ولا يزيد حرفاً، أو ينقص حرفاً، ولا يأتى بأية حركة، أو أى عمل أثناء ذلك، فإذا انتهى من هذه العملية مضى إلى سبيله،

حتى إذا زالت الشمس، وبلغت كبد السماء عاد فصلى أربع ركعات بنفس الحدود والقيود، وبعدها أربعاً مثلها، شم يمضى حيث شاء إلى أن يدركه الغروب، فيصلى شلاث ركعات لا غير، وبعدها أربعاً، وبها يتم ما وجب عليه، في يومه وليلته، يفعل ذلك كل يوم وليلة بدون استثناء لا في يوم واحد من كل أسبوع، كالجمعة أو السبت أو الأحد.

وإن دلت على شيء - هذه الدقة في التصميم والرسم - فإنما تدل على أن من حكم وأمر وأبدع هو فوق العقول مجتمعة، فوق كل شيء، هو الكمال النهائي في كل وصف.. ومن يدري أن لهذه الصورة الخاصة من العبادة تأثيراً في البقاء والاستمرار على التوحيد، وفي النهي عن الفحشاء والمنكر.

وأيضاً يجب على البالغ العاقل أن يصوم لله من كل سنة شهراً قمرياً معيناً كاملاً، لا ينقص منه يوماً، ولا يزيد فيه، فيمسك عن الطعام والشراب والنساء من مطلع الفجر إلى الليل، ولا يتقدم دقيقة أو يتأخر بنية الإمساك، ولا يبدل شهراً بشهر، مهما كانت الظروف، أما الحكمة في كون الشهر قمرياً فلأجل أن يمر الصيام على الإنسان في جميع فصول السنة، لا في فصل دون فصل، فإذا انتهى شهر الصيام وجب أن ينفق في سبيل الله مبلغاً رمزياً من المال، إن ملك مؤونة سنته.

وأيضاً على المستطيع أن يحج إلى حرم الله فى العمر مرة على أن يلبس لباساً خاصاً، ويطوف حول البيت بشكل خاص، ويسعى بصورة خاصة، وينام فى أماكن معينة فى وقت معين، ويترك الطيب والنساء والصيد، وما إلى ذلك.

وأيضاً على الزارع أن الناتج في كل سنة إذا بلغ نصاباً معيناً، وعلى العامل والتاجر أن يخرج خمس ما يزيد عن مؤونة سنته عند الشيعة، و ٢,٥% زكاة ماله إذ بلغ النصاب عند جميع المسلمين.

ومن هذا الإيجاز يتبين أن العبادة على أنواع: فيها أفعال يجب أن تتكرر في اليوم خمس مرات، وهي الصلاة، ومنها تروك تجب في شهر معين من كل سنة، وهي الصوم، ومنها أموال وتروك تجب في العمر مرة، وهي الحج، ومنها أموال تنفق في وجوه البر والخير،.. هذه هي العبادة التي جاءت على لسان سيدنا محمد بحقيقتها وأجزائها، وحدودها وقيودها، لا يجوز فيها التبديل والتعديل، ولا التعليم والتطعيم، فمن أداها كان مطيعاً شه، ممثلاً ما أمر به على لسان نبيه الأكرم و آله.

و لا يرتبط فسادها بزيارة قبر أو تعميره، ولا صحتها بترك ذلك، ولا بعدم الاستغاثة، وطلب الشفاعة من الأنبياء، ولا بشىء مما ذكره الوهابيون، سواء أكانت زيارة القبور وما إليها محرمة

أو مباحة، ومن أناط صحة العبادة وقبولها بشيء من ذلك أو غير ذلك سوى التوحيد فقد ابتدع، وأتى بما لم ينزل الله به سلطاناً.. و لا بياناً.. والغريب في أمر الوهابية أنهم يربطون بين صحة العبادة، وبين هجر القبور، وكذلك يربطون بين هجرها وبين التوحيد، أما قتل النفس المحرمة فلا يتنافى مع التوحيد، ولا مع صحة العبادة، قال بعض الشعراء:

قتل امرىء في غابة جريمة لا تغتفر وقتل شعب آمن مسألة فيها نظر

 أرض الله الواسعة، ولا نقف حجر عثرة في سبيلها، ولنكن لها فخاراً وزيناً، لا عيباً وشيناً.

#### اقتتراح:

ونقترح أن ينتدب الوهابيون أعلم علمائهم وأقواهم على الدفاع عن عقيدتهم، والهجوم على غيرها، ثم يجتمعوا مع علماء من المسلمين، وتطرح كل فئة ما لديها من الحجج والبراهين، وتناقشها الأخرى نقاشاً علمياً هادئاً على أساس الكتاب والسنة الثابتة، ومنطق العقل، ويحكم بين الطرفين من يثق به الجميع، هذا مع العلم بأن أدلة العقيدة، ومصادر الأصول معروفة بشكل عام، والاختلاف إنما هو الفهم، والاستخراج من الأصل، وعليه فلا مانع أبداً من أن يكون الحكم أجنبياً، ما دام يملك أدوات المعرفة بأصول العقيدة، والفهم السليم لها، ويتحلى بالإنصاف، وعدم الانحراف، ومن كانت له الحجة على غيره فهو المسلم المؤمن حقاً، ومن كانت عليه فهو الضال المبتدع.

# الفصل الخامس التحالف بين الإ<sub>ع</sub>مامين ابن عبد الوهاب وابن سعود

بعد طرد محمد بن عبد الوهاب من العبينة وصل إلى الدر عية سنة ١٦٠٠هـ، وكان أمير ها آنذاك محمد بن سعود، جد السعوديين، وتم الاتفاق بين الشيخ والأمير على غرار ما كان قد تم بينه وبين أمير العبينة، فقد و هب الشيخ نجدا و عربانها لابن سعود. كما وهبها من قبل لابن معمر ، ووعده (تكثر الغنائم عليه و الأسلاب الحربية التي تفوق ما يتقاضاه من الضر ائب)(١) على أن يدع الأمير الشيخ، ليضع ما يـشاء مـن الخطط لتتفيذ دعوته، وتقول الرواة: إن الأمير السعودي بابع محمد عبد الوهاب على القتال في سبيل الله.. ومعلوم أنهما لـم يفتحا بلدا غير مسلم في الشرق أو في الغرب، وإنما كانا يغزوان ويحاربان المسلمين الذين لم يدخلوا في طاعة ابن سعود، وهذا الاتفاق، أو هذه المساومة، وما سبقتها مع ابن معمر تلقى الضوء الكاشف على دعوة ابن عبد الوهاب، وأقل شيء تتكشف عنه أنها لا تهتم بمصائر الناس، و لا بحل أية

١) عبد الله فيليبي.. تاريخ نجد، ص ٣٩ نشر المكتبة الأهلية ببيروت.

مشكلة من مشكلاتهم، كما هـو شـأن الـدعوات والرسالات الصالحة.

وبعد أن شعر محمد عبد الوهاب بقوته عن طريق هذا التحالف، وأن الإمارة السعودية أصبحت تناصره وتؤازره، بعد هذا الشعور جمع الشيخ أنصاره وأتباعه، وحثهم على الجهاد، وكتب إلى البلدان المجاورة المسلمة أن تقبل دعوته، وتدخل في طاعته، وكان يأخذ ممن يُطيعه عُشر المواشي والنقود والعَروض، ومن أبي غزاه بأنصاره، وقتل الأنفس، ونهب الأموال، وسبى الذرارى.. أدخل في الوهابية وإلا فالقتل لك، والترمل لنسائك، والتيتم لأطفالك.. هذى هي الشريعة السمحة، والتعاليم الغراء، والنية الخيرية، والخلق الكريم،.. وهذا هو النظام العادل الصالح الحكيم.

هذا هو بالذات مبدأ ابن عبد الوهاب. الذي لا يتنازل عنه لأية مصلحة، ومن أجله تحالف مع ابن معمر في العيينة، ثم مع ابن سعود في الدرعية، وكان على أتم استعداد أن يتحالف مع أية قوة يستعين بها على ذلك. ولكنه لم يجد مناصراً أفضل من ابن سعود بعد أن تأكد هذا الأمير أن انتصار دعوة الشيخ هو انتصار له بالذات (وأن الغنائم والأسلاب الحربية التي وعده بها الشيخ ستفوق ما يتقاضاه من الضرائب).. ولم تكن هذه الغنائم

والأسلاب إلا البعير، وإلا الشاة التي كانت كل ما يملكه المسلم الآمن في صحراء نجد، والمصدر الأول لحياته وحياة أطفاله وعياله.. كان الشيخ يغزو بأنصاره وأتباعه عربان نجد يسلبونهم مصدر حياتهم، ثم يقفلون إلى الدرعية بعد أن يتركوا وراءهم أشلاء الضحايا، والخرائب، والأرامل والأيتام.. ويوزع الشيخ عليهم أربعة أخماس الغنائم، والأسلاب من المسلمين الآمنين، ويخص الخمس بالخزينة التي يتصرف بها هو والأمير السعودي، قال عبد الله فيليبي في تاريخ نجد ص ٤١:

(وقد أدخل الإمام في عقول طلابه مباديء فريضة الجهاد المقدس، فوجد الكثيرون منهم في الجهاد أقدس تعاليمه، إذ أنه يتفق مع ما اعتاد عليه العرب – يقصد أن العرب قد اعتادوا على السلب والنهب – كما خصص الشيخ خمس الأسلاب بخزينة المركزية التي كان الأمير والإمام يقضيان منها ما يقوم بأودهما.. وهكذا كان سلطان الشيخ في تصريف شؤون البلاد بعد مرور سنة أو سنتين، لقد أصبح شريكاً مؤسساً).

وقد دان بمبدأ (الوهابية أو السيف) كل وهابى، حتى يومنا هذا، لأنه يحقق له ما اعتاد عليه من السلب والنهب.. في سنة ١٣٤٥هـ طلب ١٤ عالماً وهابياً من الملك عبد العزيز أن يجبر شيعة الأحساء والقطيف على ترك (الشرك) أي: على

اعتناق الوهابية، وأن يرتب لهم إماماً وهابياً، ومؤذناً وهابياً، ومؤذناً وهابياً، وأن يهدم الحسينيات ومسجد حمزة، وأبى رشيد، ومن أبى من اعتناق الوهابية ينفى من البلاد (١) ومتى نفوا عن بلادهم وديارهم تكون جميع أملاكهم للوهابية، تماماً كما فعل الصهاينة بعرب فلسطين.

هكذا يهتف أتباع محمد بن عبد الوهاب: لا عدل، لا سلم، لا رحمة، لا إنسانية، لا حياة، لا شيء أبداً إلا (الوهابية أو السيف)، وهذه السنة التي استنها يتحمل وزرها محمد عبد الوهاب من يومه إلى يوم القيامة. لأنها، كما ترى، دعوة تقوم على الحرب والضحايا، وتطبع بطابع الدم والفوضى، ومن تلك السنة التي وقع فيها الاتفاق بين الشيخ والأمير السعودى، وهي سنة ١١٥٨هـ، إلى يومنا هذا، والتعاون قائم بين أبنائهما: توزيع مناصب، وتقسيم غنائم، ثم إيغال في البذخ والترف.

ولنا أن نتساعل: هل كان محمد بن عبد الوهاب قائداً من قادة الدين، ورائداً من رواد الشريعة الإسلامية، أو كان رجلاً يحب الظهور والسيطرة، وقد اتخذ الوهابية وسيلة إلى ما أحد؟!.

١) كشف الارتياب للسيد الأمين نقلاً عن جريدة الرأى العام الدمشقية عدد
 ١٩ ذى القعدة سنة ١٣٤٥هـ.

والجواب عن هذا السؤال يتوقف على أمرين:

الأول: أن نعرف خصائص رجل الدين، والعلامات الفارقة بينه وبين غيره.

والثانى: أن نقرأ بتأمل وتجرد تاريخ محمد بن عبد الوهاب. ثم نرى: هل ينطبق عليه تلك الخصائص أو لا؟.

أما خصائص رجل الدين وعلاماته، أو وظيفته ومهمته فهي أن بعلم أو لا وقبل كل شيء أن العقيدة تقوم على الاختيار وقوة الإقناع، لا على الإكراه والسيف، وأن يكون مع الكتاب والعلم، ويستفتى فيفتى، وأن يعلم ويعظ، ويدعو إلى سبيل ربه بالحكمة والموعظة الحسنة، ويجادل من خالف بالتي هي أحسن، وأن يحي الشعائر الدينية، ويصلح ذات البين، ويقف ضد الحروب و التطاحن و المشاغبات، و بعمل على تصفية القلوب، و بث المحبة والإخاء، وأن يكون رحب الصدر لا يلحق الأذي بمخلوق كائناً من كان، ويحب الخير للناس، كل الناس، حتى الذين يخالفونه في الرأي و العقيدة، ويعمل على إسعادهم، و التضحية في سبيلهم، ويهاجم الشر أينما كان، وأن يكون وديعا ورعا زاهدا، يرضي بما يجد، لا تغلبه عاطفته، وجشعه على دينه، بعيدا كل البعد عن التحزبات، ولا يجمع حوله الهمج والرعاع ويحرض علي الفوضى والغزو باسم الجهاد، ولا يتعاون مع أبناء الدنيا إلا فيما

فيه الخير والهداية، وأن يعتقد اعتقاداً حازماً أن أي سبب من أسباب التفرقة هو طعنة مسمومة في قلب الدين والأمة، وبالتالى، لا يتتازل عن شيء من واجباته مهما كان الثمن. هذا هو رجل العلم والدين. فهل كان محمد بن عبد الوهاب كذلك؟ وندع الجواب للتاريخ وحده، فالذي قوى أمر محمد بن عبد الوهاب الفوف من بطشه، وبديهة أن صاحب الدين لا يخاف أحد منه، بل هو ملجأ الخائفين، جاء في الحديث: (شر الناس من شره).

وفى جغرافية (ملطبرون) ترجمة رفاعة بك: (سر وقوة ابن عبد الوهاب دعوته عن طريق السيف). وفى تاريخ ابن بشر مؤرخ الوهاب بالجهاد، وحض عليه أتباعه، فامتثلوا، وأول جيش له تألف من سبع ركائب ومعلوم أن هذه الركائب غزت بلاد المؤمنين، بلاد لا إله إلا الله محمد رسول الله..

وفى تاريخ نجد للألوسى: (كتب ابن عبد الوهاب إلى أهل نجد وهم مسلمون - فبعضهم أطاع، وبعضهم لم يحفل به، فأمر أهل الدرعية بالقتال فأجابوه (١) وكان لمحمد بن عبد الوهاب أخ، اسمه سليمان بن عبد الوهاب، وكان يشغل منصب

١) كشف الارتياب للسيد الأمين، وتاريخ الدولة السعودية، لأمين سعيد.

القاضى فى حريملة، وكان كأبيه ينكر على أخيه محمد آراءه المتطرفة.. وألَّف كتاباً خاصاً فى الرد عليه، وعلى أتباعه، أسماه (الصواعق الإلهية فى الرد على الوهابية)، ونعت أخاه محمداً فى أول كتابه بالجهل والضلالة، قال فى ص ٤ طبعة محمداً فى

(فإن اليوم ابتلى الناس بمن ينتسب إلى الكتاب والسنة، ويتبسط في علومهما، ولا يبالى – أى أخوه محمد بن عبد الوهاب – من خالفه، وإذا طلبت منه أن يعرض كلامه على أهل العلم لم يفعل، بل يوجب على الناس الأخذ بقوله، وبمفهومه، ومن خالفه فهو عنده كافر، هذا، وهو لم يكن فيه خصلة واحدة من خصال أهل الاجتهاد، لا والله، ولا عشر واحدة، ومع هذا راج كلامه على كثير من الجهال، فإنا لله وإنا إليه راجعون، والأمة كلها تصيح بلسان واحد، ومع هذا لا يصغى إلى كلمة، بل كلهم كفار، أو جهال، اللهم اهد هذا الصنال، ورده إلى الحق).

ومن ألمَّ بسيره ابن عبد الوهاب، أو بطرف منها لم يشك فى أن أتباعه وأنصاره كانوا يغزون ويشنون الغارات على المسلمين الآمنين بأمره وتحريضه، وأنهم كانوا يفرشون الأرض بالصرعى والقتلى من أبناء نجد الذين لهم على الشيخ حق

الجوار من النصرة والحماية والمواساة.

ولم يشك أيضاً أن التحالف الوثيق الذى حصل بين ابن عبد الوهاب وبين ابن سعود كان يهدف أول ما يهدف إلى انتشار النفوذ والسيطرة عن طريق الغزو والغارات، و(الأساليب الحربية) وأين هذا من الإسلام، وعلماء الإسلام؟. لقد جاء الإسلام فيما جاء لمحاربة الظلم الذى كان يتمثل بغزو أهل الجاهلية بعضهم بعضاً فأحياه ابن عبد الوهاب.

فى سنة ١٩٢٠ أفتى علماء النجف والأزهر والأستانة والصوفية بالجهاد، وتطوعوا بأنفسهم للحرب، وحملوا السلاح، ولكن ضد الإنجليز التى استعمرت مصر والعراق، لا ضد من قال لا إله إلا الله، ولا ضد مسالم كائناً من كان.

والغريب أن من تتبع سيره محمد بن عبد الوهاب، وقرأ كلماته لا يجد فيها أثراً لعمارة الأرض، ولا للسلم والرخاء، ولا لسد عوز المعوزين، ولا أية إشارة إلى العدالة الاجتماعية وتحسين الأوضاع والحياة، بل ترك ذلك كله، ولم يلتفت إليه، مع أنه كان يسمع ويرى الناس من حوله يعيشون في ضنك من العيش، وضيق في الحياة تتقطع عنهم أسباب الرزق إلا من شاة أوبعير، فإذا أجدبت السماء ماتوا جوعاً وعرياً، لقد تجاهل كل ذلك على رغم مما كان له من النفوذ والسلطان، قال فيليبي في

تاريخ نجد: (إن محمد بن سعود وخليفته عبد العزيز لم يقوما بأى مشروع، أو يصدرا أى قرار ذى شأن إلا بموافقة السيخ وبركته).

وإذا دل إعراض الشيخ عن التفكير بصلاح الناس في عيشتهم وتحسين حياتهم، إذا دل هذا على شيء، فإنما يدل على أحد أمرين، لا ثالث لهما: إما أنه لا يبالى أشقى الناس، أو سعدوا، وإما أنه جاهل بروح الإسلام، بمقاييس الخير، وأسباب التطور والتقدم.. فالذين يعرفون مقاصد الإسلام يعلمون علم اليقين أن أقرب الناس إلى الله، أخلصهم في توحيده وعبادته هو أنفع الناس الناس، أنفعهم في صلاح أحوالهم وتخفيف آلامهم، وأن أبعد الناس من الله جل وعز هو من يسفك الدماء، وينهب الأموال، ويسبى الذرارى، ويقحم الدين في أهوائه وأغراضه.

وقد ربى محمد بن عبد الوهاب أتباعه على مبدأ عدم التفكير بشىء يتصل بخير الناس ومنفعتهم، وعدم الاهتمام إلا بالتعصب، والحكم بالشرك على أهل لا إله إلا الله محمد رسول الله.

وبعد.. فعلينا أن نفهم ونميز بين أهل الدين حقاً، وبين الذين ينتحلونه لمآرب أخرى.. علينا أن لا نتهم أحداً، ولا نثق بأحد إلا بعد أن نتعرف على سيرته من أوثق المصادر وأصحها،

علينا أن نقف موقف الشك والريبة من كل دين وعقيدة، ومن كل من ينعته الناس بالإمام المصلح، أو المفسد المضلل، حتى يظهر الحق جلياً، ولن يظهر إلا بالبحث والتمحيص، ومن درس حياة محمد بن عبد الوهاب يرى أول ما يرى أنه يفرض آراءه بالقوة، ولكن على المسلمين خاصة دون غير هم.. وكل الناس يعلمون أن أية عقيدة، أو رأى يحاول صاحبه أن يفرضه بالقوة فإنه يحكم على نفسه بنفسه بالفساد والبطلان.

مات محمد بن عبد الوهاب سنة ١٢٠٦هـ، وسار أبناؤه على سيرته يناصرون أبناء سعود، ويناصرهم أبناء سعود، ويسندون إليهم نفس المناصب التي كان ابن سعود يسندها لأبيهم وزيادة بحكم تطور الزمن.

ونختم هذا الفصل بسؤال هو: يقول الوهابيون: إنهم أدركوا ووعوا معنى لا إله إلا الله، وبديهة أن أول ما تدل عليه هذه الكلمة أنه ليس لأحد كائناً من كان أن يتحكم بغيره، أو يفرض عليه ما لا يتجاوب مع قلبه وعقله.. إذن، كيف جمع الوهابيون بين الإيمان بلا إله إلا الله، وبين مبدئهم القائل: (الوهابية أو السيف)؟!.

وكيف جمعوا بين المبدأ، وبين الادعاء بأنهم يجرون وراء الخير، ويريدونه للناس، تماماً كما يريدونه لأنفسهم، مع العلم

بأن هذا المبدأ أساس البغضاء والشحناء، والفوضى والفتن والفتن والحروب وكل أنواع الفساد؟.

والآن ورد سؤال آخر: لقد حصلت حروب بين المسلمين الذين كانوا يزورون القبور كالسادة الصوفية، ويقولون: يا محمد اشفع لنا عند ربك، وبين غيرهم كالصليبيين ومن قبلهم وبعدهم، فهل كانت تلك الحروب قتالاً بين الكفار بعضهم ببعض، أو كانت بين المسلمين وبين غيرهم؟.. وعلى الأول لا ينبغى أن تعد الحروب الصليبية وما إليها من تاريخ المسلمين، بل تعد الغزوات والغارات التي شنها الوهابية على من آمن بالله وبمحمد وباليوم الآخر. وعلى الثاني لم يبق من موضوع لدعوة محمد بن عبد الوهاب، أو للكثير من كلامه ومؤلفاته.

## رؤية ابن تيمية للأمر بالمعروف والنهى عن المنكر:

لابن تيمية رسالة في الحسبة تعرض فيها لرأيه في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ونلخص ما جاء فيها، فهو يجعل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أساس الدين وأساس الحكم وهو فرض على الحاكم، فإذا لم يقم به أصبح فرضاً واجباً على أية جماعة لها سلطة. ويجعل تغيير المنكر جهاداً واجباً يأثم من لا يقوم به وهو قادر عليه، ولأن الجهاد يعنى القتال وسفك الدماء، فإن ابن تيمية يفتى بالقتل لمن يغش في الديانات، بل

يعتبر الغش في الديانات هو الأفظع والأولى بالجهاد.

والخطورة هنا أنه من السهل أن تتهم كل فرقة إسلمية الفرقة الأخرى بالغش في الدين، وابن تيمية نفسه اتهموه بهذا وحوكم وتعرض للسجن والنفي بهذه التهمة، وهو يوجه نفس التهمة لخصومه الصوفية، ويستدل عليهم بما يفعلون وما يقولون من الإنشاد والذكر في المساجد، ويرى من الغش في الديانات رواية الأحاديث المصنوعة المنسوبة كذباً للنبي ، مع أنه اتهام توجهه كل طائفة للأخرى، إذ لكل طائفة أحاديثها ورواتها وتدينها الخاص الذي تعتبر الخروج عنه غشاً في الدين.

ويرى ابن تيمية أن من تظهر عليه دلائل الغش في الدين فالواجب منعه وعقوبته من قتل أو جلد أو غير ذلك، ويرى أن الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر لايتم إلا بالعقوبات الشرعية، ويضيف عليها عقوبة التعزير، وهى عقوبة إضافية يفترض أن تكون أقل من العقوبات الشرعية المنصوص عليها، أى أقل من أربعين جلدة، ولكن ابن تيمية يخالف أئمة المذاهب السابقين ويفتى بأن تصل عقوبة التعزير إلى القتل، ويفتى في رسالة الحسبة وفي الفتاوى بأن من لم يندفع فساده في الأرض إلا بالقتل يجب قتله، ويعطى أمثلة لمن يفرق جماعة المسلمين، والذي يدعوا إلى البدع في الدين.

وتهمة تفريق جماعة المسلمين تهمة مضحكة، لأن المسلمين تفرقوا منذ قتل سيدنا عثمان إلى شيعة وسنة، وتشعبت اختلافاتهم حتى داخل كل طائفة وابن تيمية يدرك ذلك جيداً، إلا أنه يقصد بجماعة المسلمين جماعته الذين هم على رأيه، ويرى أن خصومه يقترفون تهمتى التفريق بين جماعة المسلمين، والدعوة إلى البدع في الدين (١).

### بين ابن تيمية وابن عبد الوهاب:

وإذا قامت كل طائفة من طوائف المسلمين بتطبيق فتاوى ابن تيمية على خصومها فى التدين فلن يبقى من المسلمين أحدد. وظلت فتاوى ابن تيمية مجرد سطور فى رسائله بينما ازداد التصوف انتشاراً وتأثيراً بعد موت ابن تيمية حتى انقرض العصر المملوكى وجاء العصر العثمانى، وقرأ فكر ابن تيمية وعاش عليه محمد بن عبد الوهاب، فأخرجه إلى حيز الوجود والتنفيذ، وقرن دعوته بالحركة إلى تغيير المنكر، ثم تحالف مع الأمير ابن سعود، وكان تغيير المنكر والأمر بالمعروف أهم بنود التحالف، وحين قامت الدولة السعودية أصبحت وظيفة رسمية للمطوعين، أى: رجال الدين.. ثم أصبح الأمر

۱) ابن تيمية: رسالة الحسبة.. نشر دار التحرير، القاهرة، ۷، ۱۰، ۵۸، ۱۰، ۵۸، ۵۰، ۵۰.

بالمعروف والنهى عن المنكر طريقاً سهلاً للمعارضة الوهابية تزايد به على الدولة السعودية الوهابية.

وكان تطرف الإخوان في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من أسباب خروجهم على سلطة الملك عبد العزيز ومعارضتهم له، وندخل بذلك على الموضوع.

# الفصل السادس أساس المهارضة في عهد عبد الهزيز

تحدثنا في الكتاب الأول من سلسلة الفتوحات العزمية المباركة وعنوانه: (أنوار الحقائق الجلية في كشف الوهابية) عن تسلسل حكام الوهابية من محمد بن سعود إلى عبد العزير، والأخير هو أخطر الشخصيات في تاريخ المملكة الوهابية، حيث بدأ عبد العزيز في تأسيس دولته (١٩٠٢- ١٩٣٢)، على أساس ديني يقوم على التدين الوهابي التيمي، ويناضل ضد التدين الشيعي والتدين الصوفي المتسيد حوله، وأدرك حاجته إلى تحويل قوة البدو الحربية المتقلبة الانتهازية إلى قوة عقائدية تتربي على أساس التدين الوهابي، فقام بتكوين حركة الإخوان عقائدياً بالفكر الوهابي التيمي الذي ينتمي في حقيقة الأمر إلى عقائدياً بالفكر الوهابي التيمي الذي ينتمي في حقيقة الأمر إلى التيمور الوسطى، ويتصالح معها بقدر ما يخالف الثقافة الحديثة التي بدأ العالم يعرفها، وتقوم أوروبا وانجلترا على رسم هذه الثقافة وتطبيقها وفرضها على المستعمرات ومناطق النفوذ.

ومن هنا أصبحت ثقافة الإخوان الأصولية السنية مخالفة للعصر والقائمين على العصر، ومن هنا كان لابد أن تختفى قوة الإخوان مهما بلغ حماس الإخوان، ولو كان عبد العزيز نفسه متفقاً مع إخوانه في كل ملامح هذه الثقافة حينئذ كان سينتهى

مصيره إلى ما آلت إليه الدول البدوية المتحركة وأصحابها، الذين أجادوا فن التدمير وإقامة المذابح، وانتهوا سريعاً إلى لا شئ حتى في العصور الوسطى نفسها (حركة النزنج، حركة القرامطة).

وبنفس المنطق فإن حركة الإخوان التي تم بعثها في العصر الحديث بعقيدة وثقافة تنتمى إلى العصور الوسطى وتخالف العصر الحديث، كان لابد أن تنتهى سريعاً بكل ما فيها من مذابح وحماس وتضحية وفداء وإخلاص لما يعتقدون أنه الإسلام.

ومشكلة عبد العزيز أنه اضطر إلى تحويل البدو إلى إخوان كى يضمن لنفسه جنوداً عقائديين يستمر ارتباطهم به كارتباط الإنسان بعقيدته، وبالتالى يتخلون عن انتهازية البدو وعصبيتهم القبلية، وبالتالى أيضاً يمكن أن يستعيد بهؤلاء البدو كل ما كان في حوزة جده سعود الكبير.

و أساس المشكلة في أنه أعدهم دينياً بثقافة العصور الوسطى، أو بالأدق أشد ثقافة العصور الوسطى تطرفاً وتعصباً وتزمتاً، وهي ثقافة تصلح لتكوين عقيدة حربية، ولكنها تحمل في داخلها عوامل فنائها، لأنها إن لم تجد ما تأكله تأكل نفسها.

وهكذا حين أجبرت إنجلترا (ممثل العالم في ثقافة العصر

الحديث) عبد العزيز على أن يعيش ثقافة العصر إذا أراد أن يعيش ملكاً في هذا العصر، بدأت المشاكل بين عبد العزيز و إخوانه، وتحولت شوكة عبد العزيز التي يحارب بها خصومه إلى شوكة متفجرة داخل عباءته، وقد صبر على أذى هذه الشوكة إلى أن استفحل خطرها، وأصبح حتماً أن يوسع أحد الطرفين مكانه للآخر، وكان لابد من العلاج بالجراحة.

ومشكلة الإخوان أنهم بدو منعزلون في صحرائهم بعيدون عن العالم الخارجي، وجاءتهم الدعوة السلفية والتثقيف الأيديولوجي (العقائدي) في الهجر بما يتواءم مع عقليتهم، وبما يعطيهم ما يريدون بمسوغ ديني معتمد علي تراث مستمر ومستقر مكتوب وغير مكتوب، استمر من حركة الردة إلى حركة ابن عبد الوهاب، وقد جرت معظم أحداثه في نجد وجنوبها وشمالها وحولها شرقاً وغرباً.

إذ عاش البدو مرحلة اختلط بها الزمان بالمكان بالماضى والحاضر، وتحول هؤلاء البدو إلى إخوان يريدون إعادة دولة النبى، ليس كما جاء فى القرآن ولكن كما دونها المؤرخون فى العصر العباسى، فأساس المشكلة فى أن الإخوان حين خرجوا للعالم بهذه الأيديولوجية وجدوا العالم كله ضدهم، ليس فقط النصارى الكفار ممثلين فى إنجلترا التى تهيمن على المنطقة،

ولكن أيضاً في المسلمين الآخرين الذين يصفونهم بالمشركين، سكان الشام والعراق، وهؤلاء الكفار والمشركون لا يتيحون فرصة للإخوان كي يقوموا بفتح الشام والعراق وغيرها بمثل ما حدث في الفتوحات الإسلامية الأولى، والأنكى من ذلك أنهم يقيمون داخل بلادهم حصوناً لتحمي بلادهم من فتوحات الإخوان!! ثم الأنكى أكثر وأكثر أن عبد العزيز نفسه يسايرهم ويوافقهم ويواليهم.. وهذا كله مخالف لما تعلموه على يد فقهاء عبد العزيز نفسه.. وأولئك الفقهاء مشكلة أخرى.

ومشكلة الفقهاء أن الحل الإسلامي السياسي يستلزم اجتهادا يثبت أن الإسلام صالح لكل زمان ومكان، فإذا أردت أن تقيم دولة إسلامية فلابد أن تجتهد في استخلاص صيغة إسلامية تتفق مع ظروف عصرك ومع قيم الإسلام بقدر ما تستطيع، وليس مقبولاً ولا معقولاً أن تقيم دولة إسلامية حديثة على اجتهادات علماء عاشوا عصراً غير العصر، واستمدوا أحكامهم من معطيات عصرهم، وهي بالتالي لا تتفق مع معطيات هذا العصر، والإمام الشافعي قام بتغيير مذهبه عندما انتقل من العراق إلى مصر، مع أنه يعيش نفس الزمان، ثم إن كل فقيه تأثر بظروفه الشخصية علاوة على ظروف عصره العامة، وبالتالي فإنه يجب أن يكون لكل عصر فقهاؤه ليجدوا حلاً إسلامياً لما استجد في عصرهم واختلف عن العصور السابقة.

وأساس مشكلة فقهاء نجد في أن ظروف نجد الجغرافية ليس فيها الجديد الذي يحرك الفكر بالاجتهاد، فهي منطقة منعزلة بطبيعتها، والإحساس فيها بالزمن رتيب دون اختلاف. والغرباء الذين يقدمون على نجد من المسافرين والحجاج لا يرى فيهم أهل نجد إلا ضحايا للسلب والنهب أو الابتزاز، وفقهاء نجد يحملون نفس العقلية، وإذا كان العصران المملوكي ثم العثماني هما عصرا التقليد في الحواضر الإسلامية في العراق والشام ومصر، فإن النقليد يتحول في نجد إلى خرافة وجمود، ولا بدلافقهاء في نجد أن يكونوا حراساً لهذا التدين السائد.

وحتى عندما حصل محمد بن عبد الوهاب على مؤلفات ابن تيمية وتشربها، وترك نجد وعاد إليها داعياً فإنه لم يأت بجديد في دعوته العقيدية يختلف عما قاله ابن تيمية، ثم إنه ثانياً اقتصر على الجانب العقيدي دون أن يتبحر فيه علمياً، كما لم يتبحر فقهياً.

و لا تقتصر المشكلة في بيئة نجد وفقهائها المحافظين الكارهين للاجتهاد، وإنما تتعدى المشكلة طبيعة المكان إلى طبيعة الزمان. والزمان والمكان قد تجمدا في نجد عند ثقافة العصور الوسطى، وحين صعد عبد العزيز بنجد إلى مستوى العصر الحديث – أو حين حاول ذلك – ازدادت المشكلة تعقيداً،

إذ كانت نجد بثوراتها في العصور الوسطى تبدو متطرفة بمقياس العصور الوسطى نفسها، فكيف بها بنفس التقاليد تواجه العالم المعاصر وبادعاء أن ذلك هو الإسلام الذي يعنى التعصب والتطرف والتزمت؟.. ربما كانت المشكلة ستظل محصورة داخل الصحراء إذا اقتصر ابن سعود على النضال ضد خصومه داخل نجد وبين قبائلها، ولكنه بحكم الموقع على حدود الـشام و العراق و الخليج الفارسي أو العربي، وبحكم الخبرة التاريخيــة لأهل نجد لابد أن يصعد بهذه الثقافة الفاتحة إلى خارج حدود نجد حبث مصالح الإنجلبز - أكبر قوة في العالم وقتها- وبالتالي لابد من الاحتكاك و الصدام ليس فقط بالقوة الإقليمية للمسلمين الصوفية والشيعة من عرب وفرس وأتراك ولكن بالقوة الأوربية، أي لابد من الاحتكاك بالعصر وثقافته، و لأن هدفه الأساسي هو إقامة الدولة، والإخوان وسيلته في تحقيق هذا الهدف فإنه من المنتظر أن يتخلى عن الإخوان، إذا أصبحوا خطراً على هدفه ودولته، طالما أنه لا يستطيع إصلاح أحوال الإخوان، أو بمعنى آخر طالما لا يستطيع تثقيف الإخوان بثقافة دينية إسلامية تتوافق مع العصر الحالي وتتواءم معه، وهـو لا يستطيع ذلك لأنها مهمة العلماء.. وأولئك العلماء مع نفوذهم و تبعبتهم لابن سعود إلا أنهم أصل المشكلة.. لأنهم حر اس الفكر الديني الذي تعلموه وتشربوه عبر تراكم زمني وتاريخي اتفق

مع منهج بيئتهم المتطرفة بطبيعتها، وبالتالي فإنه إذا كان مستحيلا على فيصل الدويش أن يقلع عن الغزو واستحلال المذابح و الأمو ال للأبرياء، فإنه من المستحيل أن يري العلماء وصفا آخر لهذا الغزو إلا أنه جهاد للكفار والمشركين، بغض النظر إذا كانوا مسالمين أو محاربين.. فالإخوان هم الذين تعلمو الإسلام عن طريق أولئك الشيوخ، وأولئك الشيوخ توقف بهم الزمن عند ابن عبد الوهاب، وابن عبد الوهاب توقف به الزمن عند ابن تيمية، وإبن تيمية انعكست عمالته للتتار على فقهه، و ابن عبد الو هاب لم بجد سبيلاً لمو اجهة خصومه في العقيدة إلا بهذا الفقه المتشدد الذي ينفي الآخر ، و فقهاء عبد العزيز عاشوا هذا التراث وواجهوا به العصر الذي يرفيضهم، فكانوا أكثر رفضاً له، ووجدوا في التراث الديني التابع لهم ما يسوغ لهم تحويل الرفض الفقهي إلى قتل وسلب ونهب للأبرياء و غير الأبرياء، ومن هنا كانت لدى الإخوان الفتاوي الجاهزة مسبقا في رسائل ابن عبد الوهاب، وكانوا يبادرون إلى تطبيقها بدون إذن عبد العزيز ليتحمل هو النتائج السلبية أو الإيجابية، و هذه النتائج تؤثر على مركزه، بل وربما مستقبله، وتؤثر على حقوق الدول الأخرى، وتحتم على النفوذ الإنجليزي أن يتدخل لحماية مصالحه، مما يجعل عبد العزيز بيدو واضحا للإخوان طبقا لأيدلوجيتهم أنه يوالي الأعداء المشركين، ويفزعون للعلماء الذين علموهم (الدين) فيظهر عجز العلماء عن الاجتهاد بما يلائم العصر، ويجعلهم يتفقون مع الإخوان في الأساسيات، وتتحول الخلافات بين عبد العزيز والإخوان من خلافات فقهية إلى معارضة سياسية، ثم تتحول إلى معارضة مسلحة وحرب أهلية، كأن التاريخ يكرر نفسه خصوصاً في نجد.

وهناك مشكلة أخرى تتمثل في مصطلح الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لدى العقلية النجدية والبدوية.

قام التكوين الفقهى للإخوان على أساس الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، وما يستازمه من حركة جهادية، وفى الفجوة الواقعة بين المبدأ وبين فهمه وتطبيقه نشأت المعارضة الدينية وتطورت فى عهد عبد العزيز، وتحول الخلاف الفقهى إلى اقتتال حربى بين فريقين يشتركان فى نفس المنهج العقيدى والفقهى.

وفى الظروف العادية قد يمكن حل الخلاف السياسى والفقهى سلمياً، أما فى ظروف نجد فى عصر عبد العزيز فقد أدى فهم الإخوان للأمر بالمعروف والنهى عن المنكر إلى طريقة تتعارض مع الفهم السياسى لعبد العزيز، ومن هنا تحول الأساس الذى قامت عليه الدولة السعودية وهو الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر – إلى أساس لمعارضة كادت أن

تقضى على الدولة، وهذا يقتضى تحليلاً.

إن الخبرة التاريخية لأهل نجد وعزلتهم الجغرافية وطبيعتهم القتالية وتوجسهم من الغرباء، جعلهم أقرب إلى التشدد، وأسد تمسكاً بالتقليد، وأسرع في اللجوء إلى السلاح في حسم الخلافات السياسية والعقيدية، وقد بدأ ذلك في الفتنة الكبرى في القرن الأول الهجرى، وظهر واضحاً في موقف أعراب نجد من الإمام على بن أبي طالب كرم الله وجهه وخروجهم عليه في صدفين، ومع انقراض الخوارج وتشتت القبائل النجدية وحلول قبائل فرى محلهم في نجد، إلا أن الطبيعة النجدية صهرت السكان بنفس الخصائص، خصوصاً مع الموقع الجغرافي والعزلة التاريخية، واعتياد الغارات بين القبائل وعلى القوافل، مما أعاد إلى نجد الطبيعة الجاهلية التي كانت قبل الإسلام.

وعندما ظهرت الوهابية واجه العالم الإسالامى - المتأثر بالتصوف - الحركة الوهابية بمعارضة فكرية وسياسية وحربية أسقطت الدولة السعودية الأولى التى أسسها (محمد بن سعود) سياسيا، إلا أنها لم تستطع القضاء على الدعوة الوهابية، بل على العكس أدت إلى مزيد من انتشارها خارج الجزيرة العربية، وأدت إلى تجمع المؤمنين بها دون شقاق عقيدى أو مذهبي حتى مع الشقاق الحربي بين السعوديين في الطور الثاني

من تاريخهم.

وأدت الدعوة الوهابية إلى يقظة فكرية فتحت باب الاجتهاد نسبياً داخل الحواضر الإسلامية، وواكب هذا الاتصال بالغرب والتأثر به بدرجات متفاوتة، خصوصاً مع السيطرة الاستعمارية لإنجلترا بالذات، وأسفر ذلك عن وجود تيار علماني يهودي، ووجود تيار ديني يحاول الاجتهاد في إيجاد صيغة إسلامية تواكب العصر لتنقذ المسلمين من براثن الاستعمار الغربي.

أى أنه فى الظروف التى صاحبت إنشاء الدولة السعودية فى القرن العشرين (١٩٠٢ – ١٩٣٢) كانت هناك ثلاثة تيارات فكرية سائدة، الفكر التقليدى السنى الوهابى الذى تعلمه الإخوان وفق المرجعية التى أرساها محمد بن عبد الوهاب والتى تنقل عن ابن تيمية بدون تغيير، ثم على النقيض الفكر العلمانى الذى يريد الفصل التام بين الدين والدولة، والاعتماد التام على الغرب، ويقع فى المنتصف الفكر الإسلامى المعتدل الذى يحاول الاجتهاد فى إيجاد صورة إسلامية تعايش المستجدات، وتفهم النصوص الشرعية من خلال المقاصد الشرعية وأهدافها الكلية، دون التوقف الحرفى مع تقسيرات السابقين من الأئمة، على اعتبار أنهم قد اجتهدوا لعصرهم، ونحن أولى بالاجتهاد لعصرنا.

ومن هنا اختلفت ظروف عبد العزيز عن ظروف الدولة السعودية الأولى، إذ كان عليه أن يتعامل مع عصر مختلف سياسياً وفكرياً بنفس درجة الاختلاف بين القرن الشامن عشر والقرن العشرين.. ومن تتبعنا لعبد العزيز وسياساته تأكد لنا أنه كان يميل فكرياً إلى المدرسة الإنجليزية التي تحاول الاجتهاد في إيجاد صورة للحكم الوهابي تعايش العصر، خصوصاً وأن مستشاره المصرى - الإنجليزي - (حافظ وهبة) كان من تلاميذ محمد عبده، ومن يقرأ بإمعان ما كتبه حافظ وهبة يجد تأثيره في تهدئة العلماء وتقبلهم للأفكار والمخترعات الحديثة، وبالتالي فإن عبد العزيز في توجهه السياسي وهو يتوسع بدولته شبراً شبراً، وفي مواجهته للمكائد السياسية والحربية كان يحتاج إلى فقهاء وهابيين من نوع خاص، يؤكدون توجهه السياسي باجتهاد يستطيع به مواجهة الغرب ومعايشة العصر.

إلا أن عبد العزيز لم يجد هذا العون الفقهي، بل على النقيض واجه معارضة تحولت إلى اقتتال، وزاد من حدة الخلاف بين الفريقين الاختلاف في تحديد الأولويات لدى كليهما، ذلك الترتيب الذي تأثر بالفجوة بين رؤية عبد العزيز السياسية الإنجليزية، ورؤية الإخوان الفقهية الحرفية للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فالإخوان يرون الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ثوباً فضفاضاً يتسع لإلغاء كل ما يخالفهم وكل ما لا

يعرفونه، يبدأ بالغاء المختلف في الدين من أهل الغرب الإنجليز ، وحتى لو أسلم أحدهم و هو فيلبي - الذي كان مستشار ا للملك عبد العزيز - فإن ذلك لا يعفيه من الكر اهية والمقت، وتمتد هذه الكراهية إلى كل ما يأتي من الغرب من مخترعات لا بعر فونها مثل السبارة و اللاسلكي و التلبفون و الموتوسبكل، ثـم بمتد الالغاء الى المختلف في المذهب مثل شبعة الأحساء، فكل ما يفعلونه منكر يجب إز الته، و هم أيضاً منكر يجب إيعاده أو إدخاله في المذهب الوهابي، ثم يمتد الأمر ليـشمل الوهـابيين أنفسهم الذبن هم من خارج الإخوان، إذ بجب عليهم أن بهاجروا إلى الهجر كالإخوان، ويرتدوا العمامة دون العقال التقليدي.. إذن هي سلسلة من النفي والإلغاء تبدأ بالغرب وتتتهي بأهل المذهب الوهابي أنفسهم، طالما لا بلتز مون ببعض الـشكلبات السطحية، إلا أن تلك الشكليات السطحية وغيرها تمثل أولوية في التفكير الإخواني، وأهم معالم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

أما رؤية عبد العزيز فهى توازن بين المصالح الإنجليزية، وجمود الوهابية، باعتباره حاكماً له أعوانه ومستشاروه، ولديك كل المعلومات المعروف منها والمحظور إعلانه، وباعتباره حاكماً يراعى الحقائق السياسية الداخلية والإقليمية والدولية ويتحرك في إطارها، فإن حركته في إقامة المعروف والنهي

عن المنكر لا يمكن أن تستجيب لرؤية الإخوان عن الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر نحو الشيعة في الأحساء، والوهابيين في المدن، أو في التعامل مع الإنجليز، والمسلمين الآخرين في مصر والشام والعراق والحجاز، ومن هنا كانت أولوياته محددة في إقامة دولته ونجاحها في توسعاتها ومواجهة مكائد أعدائها، مع المحافظة على المصالح الغربية.

والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر استلزم جهاداً حربباً قبل و أثناء الدولة السعودية، ولكن الأولوية المطلقة في حركة الجهاد لدى الإخوان هي التوسع في الداخل والخارج، وهذا ما فعلته الدولة السعودية الأولى في تحركاتها في العراق والشام في عصر لم تكن قد تميزت وترسخت الحدود السياسية.. و لأن التكوين الفقهي للإخوان اعتمد على تراث ابن عبد الوهاب المكتوب في تلك الفترة بنفس اعتماده على تاريخ السعوديين في دولتهم الأولى، فإنهم لم يستو عبوا التطور الجديد الذي جاءت به التو از نات الدولية بعد الحرب العالمية الأولى، حيث سيطرت إنجلترا وفرنسا على الشام والعراق ومصر وسواحل الخليج، و أصبح لإنجلتر ا بالذات الكلمة العليا في المنطقة، فهي التي تخط الحدود، وهي التي تقيم الدول، أو تسقطها، وتتدخل في كل صغيرة وكبيرة ترى أن لها مصلحة فيها.. وهذا ما بدركه عبد العزيز، ويحتم عليه ذلك أن يتعامل مع الإنجليز (الكفرة) من

أجل مصلحته، بل عليه أن يتوقف بالجهاد عند الحدود التي يتفق معهم عليها خلال المفاوضات، بينما نجد أن المفاوضات مكروهة لدى الإخوان، وتعنى تعاملاً مع المنكر المطلوب إزالته ضمن أهم الأولويات.

على أن هذا الخلاف بين الرؤيتين لم يمنع وجود بعض الاتفاقات أو التنازلات بين الطرفين، ولكل منهما ظروفه، فقد استجاب عبد العزيز مؤقتاً لطلب الإخوان فيما يخص منع اللاسلكي، واتفق معهم في منع المحمل المصرى، وفي غزوهم للحجاز، كما أنه أنشأ هيئة الأمر بالمعروف في الحجاز بعد فتحه، ومن تتبعنا لمواقفه مع معارضة الإخوان يتأكد لنا أنه كان يحاول تفادى الضرر وتفادى الاصطدام معهم بقدر ما يستطيع إدراكاً منه إلى أن تكوينهم الفقهي الذي رباهم عليه هو الذي دفعهم إلى هذا التشدد، ولعل اتفاق العلماء معهم في بداية معارضتهم له، جعله يدرك حاجته إلى علماء من نوع آخر، معارضتهم له، جعله يدرك حاجته إلى علماء من نوع آخر، مع اجتهاده السياسي، باعتباره آخر منشئي الدول من لا شئ في عصرنا الحديث.

#### الخلاصة:

خلاصة ما سبق أن عبد العزيز قام بتكوين الإخوان مادياً في

مستوطنات وترتيبات إدارية جديدة وربما حديثة، ولكنه أضاع ذلك عندما اعتمد في بنائهم الأيدولوجي على فكر ابن عبد الوهاب دون تطوير موافق للعصر، لأنه لم يجد حوله أو خارج المنطقة عالماً مجتهداً متوافقاً معه.. إذ تحتم على عبد العزيز أن يستعين بعلماء نجد لكى يقيم بناء الإخوان عقيدياً على فكر محمد بن عبد الوهاب. وقد تحدثنا فيما سبق عن أسس الفكر الوهابي التي تشربها الإخوان، وأثرت في حركتهم مع ابن سعود وضد ابن سعود.

والسؤال الذي يفرض نفسه: ما هو التجديد الذي وضعه الإمامان ابن عبد الوهاب وابن سعود لنشر دعوة الإسلام؟.

# الفصل السابع التجديد في فكر الإ<sub>ع</sub>مامين ابن سھود وابن عبد الوھاب

بالتجديد يدوم النقاء للدين، وتستمر البراءة للشريعة من الشذوذ الفكرى، ومن الزوائد والإضافات، ومن البدع والخرافات، كما أنه هو الطريق الأوحد لتقرير أحكام الشريعة التي تستدعيها وتطلبها التطورات والتغيرات المستحدثة في واقع الإنسان، بحكم التطور الذي يحدثه مرور الزمان وتغير المكان، حتى لا يبدو الدين عاجزاً عن مسايرة ركب الحياة المتطور باستمرار.

ولكل هذا قرر الرسول ﷺ وآله فى حديثه: (إن الله يبعث لهذه الأمة على رأس كل مائة سنة من يجدد لها أمر دينها) "رواه أبو داود".

وهذا الحديث يشير إلى أئمة الهدى النين يجددون للأمة الإسلامية أمر دينها، ويجمعون شعثها، فتقود الكون شرقاً وغرباً، بحسب الوظيفة التى أهلها الله لها: ﴿كُن تُمْ خَيْر َ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ﴾ (آل عمران: ١١٠).

والسؤال الذي يفرض نفسه بإلحاح، ما هو الجديد الذي جاء

به محمد بن عبد الوهاب الذي يسميه أتباعه إمام التوحيد، ومحمد بن سعود الذي يسميه أتباعه إمام الوحدة لأنه - كما يقولون - وحد الجزيرة العربية، لنفع المسلمين وتقدمهم، وحل مشكلاتهم؟!.

## أولاً: كراهية المسلم

يتحدث القر أن عن كر اهية المشركين المعتدين الذين أخرجوا المسلمين من ديار هم و أمو الهم و آذو هم و قاتلو هم بسبب أنهم اختار و ادينا غير دين الأجداد [(البقـرة: ٢١٧)، (التوبــة: ٨-١٥، ٢٣- ٢٤)، (الأنفال: ٣٠، ٣٨- ٤٠)، (المجادلة: ٢٠-٢٢)، (الممتحنة: ٨- ٩)]، أي: أن مقباس الكر اهبة هو الاعتداء و الظلم، أي: أن المشرك الذي لا يعتدي و لا يظلم فلا مجال لكراهيته أو الاعتداء عليه، وبالتالي فإن القتال هو لرد الاعتداء بمثله، وليس للاعتداء على المسالمين (البقرة: ١٩٠-١٩٤)، و على هذا الأساس سارت سيرة النبي الحقيقية، أما السيرة التهي دونها العصر العباسي فهي تعكس تصورهم للنبي من واقع الطبيعة البدوية، ووصل هذا التصور بالتطور والتواتر إلى ابن عبد الوهاب، فأفتى بكراهية الآخر ليس من أهل الديانات الأخرى، ولكن المختلف بالتدين داخل المسلمين، أي: ممن أسماهم المشركين، داخل الجزيرة العربية وخارجها، من الصوفية والشيعة، في إطار الصراع التيمي الوهابي مع

الصوفية والشيعة، وعلى هذا الأساس كان فهمه لآيات القرآن التى تتحدث عن المشركين، فلم ير فى المشركين إلا المسلمين مخالفيه فى المذهب والعقيدة، يقول ابن عبد الوهاب: (إن الإنسان لا يستقيم له إسلام ولو وحد الله وترك الشرك إلا بعداوة المشركين والتصريح لهم بالعداوة والبغض)(۱).

ويربط بين الكراهية والتكفير للآخرين فيقول: (فالله الله يا إخوانى تمسكوا بأصل دينكم وأوله وآخره، وأسه ورأسه شهادة أن لا إله إلا الله، واعرفوا معناها، وأحبوها وأحبوا وأحبوا أهلها، وأحبوا إخوانكم، ولو كانوا بعيدين، واكفروا بالطواغيت وعادوهم وابغضوا من أحبهم أو جادل عنهم، أو لم يكفرهم، أو قال: ما كلفنى الله بهم، فقد كذب هذا على الله وافترى، فقد كلفه الله تعالى بهم، وافترض عليه الكفر بهم والبراءة منهم، ولو كانوا إخوانهم وأو لادهم، فالله الله تمسكوا بذلك لعلكم تلقون ربكم لا تشركون به شيئاً، اللهم توفنا مسلمين)(۱).

ويؤكد نفس المعنى فى الربط بين الكراهية والتكفير للآخر، فيقول: (فإذا قيل لك إيش دينك؟ فقل: دينى الإسلام، وأصله وقواعده أمران.. الأول: الأمر بعبادة الله وحده لا شريك له،

١) كتاب كشف الشبهات لمحمد بن عبد الوهاب.

٢) رسالة تفسير كلمة التوحيد: ٣٥.

والتحريض على ذلك والموالاة فيه، وتكفير من تركه، والثانى: الإنذار عن الشرك في عبادة الله والتغليظ في ذلك والمعاداة فيه وتكفير من فعله) (۱)، وقال عن معنى اكفروا بالطاغوت: (أن تعتقد بطلان عبادة غير الله، وتبغضها وتكفر أهلها وتعاديها)، وقال عن معنى الإيمان: (أن تعتقد أن الله هو الإله المعبود وحده دون سواه وتخلص جميع أنواع العبادة كلها لله، وتنفيها عن كل معبود سواه وتحب أهل الإخلاص وتواليهم، وتبغض أهل الشرك وتعاديهم) (۱). والموالاة في تشريع القرآن تأتى بمعنى التحالف الحربي عندما يعتدى المشركون على المسلمين وليس بالاعتداء على المسلمين المختلفين في العقيدة، ولكن أخذ ابن عبد الوهاب بالتراكم الفقهي فدعا إلى كراهية أو مسالماً.

وقد نفذ الإخوان هذه التعليمات بدقة، إذ كانوا لا يسلمون على الآخرين، ولا يردون عليهم السلام.

## ثانياً: التكفير للمسلمين

حكم ابن عبد الوهاب بكفر الشيعة كلها، واعتبر بلادهم بلاد

١) رسالة تلقين أصول العقيدة العامة: ٤١.

٢) رسالة معنى الطاغوت: ٤٣.

حرب، وقال: (وإن كلهم يشهدون أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ويصلون الجمعة والجماعة، فلما أظهروا مخالفة الشريعة في أشياء دون ما نحن فيه أجمع العلماء على كفرهم وقتالهم، وأن بلادهم بلاد حرب، وغزاهم المسلمون حتى استنقذوا ما بأيديهم من بلاد المسلمين)(۱).

وحكم بتكفير الجميع بمجرد كلمة، مثل ابن تيمية، يقول: (إن الإنسان يكفر بكلمة يخرجها من لسانه، وقد يقولها وهو جاهل فلا يعذر بالجهل، وقد يقولها وهو يظن أنها تقربه لله كما يظن المشركون)، واستدل على ما قاله السابقون في بيان حكم المرتد والمسلم الذي يكفر بعد إسلامه، ثم ذكر أنواعاً كثيرة يترتب عليها الكفر واستحلال الدم والمال، منها أشياء يسيرة عند من يفعلها مثل كلمة يذكرها بلسانه دون قلبه، أو كلمة يذكرها على وجه المزاح)(۱).

واتجه ابن عبد الوهاب إلى أهل عصره ليحكم بكفرهم ويؤكد على أنهم أشد كفراً من الكفار السابقين يقول: (إن شرك الجاهلين السابقين أخف من شرك أهل زماننا بأمرين، أحدهما: أن الأولين لا يشركون ولا يدعون الملائكة والأولياء والأوثان

١) رسالة كشف الشبهات: ١٢.

٢) كشف الشبهات: ٥، ١٢.

مع الله إلا في الرخاء، وأما في الشدة فيخلصون له الدعاء، كما قال تعالى: ﴿وَإِذَا مَسَكُمُ الضّرُ فِي البَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلاَّ إِيَّاهُ ﴾ (الإسراء: ٦٧)، الأمر الثانى: إن الأولين يدعون مع الله أناساً مقربين عند الله إما أنبياء وإما أولياء وإما ملائكة، أو يدعون أحجاراً أو أشجاراً مطيعة لله ليست عاصية، وأهل زماننا يدعون مع الله أناساً أفسق الناس)(١).

واحتج على علماء عصره الذين يسسمون البدو مسلمين، ويقولون بحرمة دمائهم وأموالهم، مع أن أولئك العلماء حسبما يقول ابن عبد الوهاب يقرون بأن البدو تركوا الإسلام وأنكروا البعث ويتسهزئون ممن يؤمن بالبعث، ويقول ابن عبد الوهاب على علماء عصره: (ومع كل هذا يصرح هولاء السياطين المردة الجهلة أن البدو أسلموا ولو جرى منهم كل ذلك، لأنهم يقولون لا إله إلا الله).. ثم يقارن بينهم وبين المرتدين في خلافة أبى بكر، ويجعل بدو عصره أكثر كفراً من المرتدين السابقين، ثم يقول عن العلماء: (ثم يفتى هؤ لاء المردة الجهال أن هولاء البدو مسلمون ولو صرحوا بذلك كله طالما قالوا لا إله إلا الله، سبحانك هذا بهتان عظيم، ويحكى أن بدوياً جاء إليه وسمع شيئاً سبحانك هذا بهتان عظيم، ويحكى أن بدوياً جاء إليه وسمع شيئاً

۱) كشف الشبهات: ۱۰، رسالة تفسير كلمة التوحيد: ۳۵، رسالة أربع قواعد للدين: ۳۹.

من الإسلام، وقال: أشهد أننا كفار، يعنى هو وجميع البوادى، وأشهد أن المطوع- الفقيه- الذى يسمينا أهل الإسلام أنه كافر)(١).

### ثالثاً: استحلال دم المسلم وماله ونسائه

ويرتبط التكفير باستحلال الدم والمال في فكر ابن عبد الوهاب، ويربط في أسلوبه بين كلمتي (الكفار) ووصف (الذين قاتلهم رسول الله) ليجعل الكفر مرتبطاً باستحلال الدم، وليفسر غزوات النبي بأنها كانت للإكراه في الدين وإجبار المشركين على الدخول في الإسلام خلافاً لحقائق الإسلام.. ونعطى بعض أمثلة لما تتاثر بين سطور محمد بن عبد الوهاب في الربط بين الكفار واستحلال دمائهم: (القاعدة الأولى) من أربعة قواعد تميز بين المؤمنين والمشركين يقول عنها ابن عبد الوهاب: (أن تعلم أن الكفار الذين قاتلهم رسول الله كانوا مقرين بأن الله هو الخالق الرازق المحيى المميت.. وما أدخلهم ذلك إلى الإسلام).. والقاعدة الثالثة: (أن النبي هو ما فرق بينهم)(١).. واستدل بقوله عبادتهم، وقاتلهم النبي هو وما فرق بينهم)(١)..

١) رسالة ستة مواضع منقولة من السيرة: ٣١، ٣٢.

٢) رسالة أربع قواعد منقولة عن الدين تميز بين المــؤمنين والمــشركين:
 ٣٧، ٣٧.

تعالى: ﴿ وَقَاتِلُو هُمْ حَتَّى لا تَكُونَ فَتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ للَّه ﴾ (البقرة: ١٩٣)، وفهم معنى الفتنة بالمفهوم التراثي السياسي الذي يعنب الحروب والثورات، مع أن معنى فتنة في القرآن هي الاضطهاد في الدين فيما يخص علاقة الناس ببعضهم البعض، كقوله تعالى عن المشركين الذين كانوا يصطهدون المؤمنين ويقاتلونهم ليجبروهم على الرجوع إلى عبادة الأسلاف: ﴿وَالْفَتْنَةُ أَكْبَرُ من القَتْلُ وَلاَ يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّى يَرِدُدُوكُمْ عَن دينكُمْ إن استطاعُوا﴾ (البقرة: ٢١٧)، وقوله تعالى عن تعذيب وحرق أصحاب الأخدود: ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَتَنُوا المُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَتُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ ﴾ (البروج: ١٠)، وكقول بعض المنافقين للنبي يطلب منه أن يأذن له بالتخلف عن المسير للجهاد الدفاعي و لا يجبره عليه: ﴿وَمَنْهُم مَّن يَقُولُ ائْذُن لَى وَلاَ تُفْتَنِّي أَلاً فَي الفتنة سقطوا ﴾ (التوبة: ٤٩)، أي: ائذن لي ولا ترغمني علي الخروج، والفتنة في تعامل الله تعالى مع الناس هي الاختبار والامتحان ولذلك سقط المنافقون في امتحان الإيمان فقال تعالى عنهم: ﴿أَلاَ فِي الفَتْنَةُ سَقَطُوا﴾، وقال عن الابتلاء بالخير والشر: ﴿وَنَبْلُوكُم بِالشُّرِّ وَالْخَيْرِ فَتَنَّةُ وَ إِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ (الأنبياء: ٣٥).

ونعود إلى ابن عبد الوهاب وهو يفهم الآية فهما تراثياً عكس مفهومها القرآني، فالآية ﴿وقاتلوهم﴾ تجعل المقصد الأصلى من القتال هو منع الاضطهاد في الدين حتى يكون الناس أحراراً في

اعتناق ما يشاؤون بلا ضغط أو إرغام، وبهذا يتحقق الابستلاء والاختبار الذى خلقنا الله تعالى من أجله، ويكون الدين علاقة خاصة بين العبد وربه، وهو وحده الذى يحاسب النساس على اختيار هم الحريوم القيامة أو يوم الدين، وهذا معنى ﴿وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ﴾ (الأنفال: ٣٩). أما الفهم التراثي السائد فهو الأمر بالقتال للمشركين المخالفين في المذهب حتى ولو كانوا مسلمين مسالمين لمنع العصيان والثورة، وفي الحقيقة يكون الدين حينئذ لأصحاب السلطان الذين يستخدمون الدين أو المذهب لتأكيد سلطانهم وليس لله تعالى الذي خلق الناس أحراراً في اعتقادهم ليكونوا مسؤولين أمامه يوم القيامة على اختيار هم.

وبالتطبيق العملى لهذه الفتاوى فإن الحكم عام باستحلال قتل الجميع وسلب أموالهم وانتهاك أعراضهم، الجميع ما عدا أتباع محمد بن عبد الوهاب طالما لم يختلفوا فيما بينهم، فإذا اختلفوا وعارض بعضهم بعضاً فإن تلك الفتاوى ستجد مجال عملها فيما بينهم، على أن هذه الفتاوى أتت أكلها في عصر الدولة السعودية الأولى، وبها تحول الغزو إلى جهاد إسلامى بناء على تكفير أصحاب البلاد المجاورة من المسلمين، واستحلال دمائهم وأموالهم وأوطانهم، ثم أعاد عبد العزيز زخم الفكر الوهابي حين أنشأ على أساسه حركة الإخوان في القرى أو الهجر، حيث كانوا ينقطعون للعبادة والتدريب الحربي وحفظ مؤلفات ابن عبد

الوهاب والاستماع إلى دروس المطوعة، وهم فقهاء نصف أميين تلقوا العلم على أيدى علماء لا يسمع عنهم أحد خارج الجزيرة العربية، ولكن أولئك العلماء هم الذين كونوا الأيدولوجية الفكرية للإخوان، وجعلوا فتاوى محمد بن عبد الوهاب تتحول إلى واقع بالنار والدم في العقدين الثاني والثالث للقرن العشرين.

## الحرب تحسد البناء الأيديولوجي للإخوان:

تثقيف الإخوان في الهجر توزع بين الصلاة وقراءة السيرة النبوية في الجهاد ورسائل الفكر الوهابي، وكانت الحرب هي التجسيد الحي لهذا التثقيف، ففي المعركة يشعر الإخواني أنه على وشك اجتياز الحاجز بين الدنيا والآخرة، والحرب ليست فقط المنفذ الوحيد لدخول الجنة، بل هي أيضاً المخرج الوحيد للخروج من الحياة الرتيبة داخل الهجر، وهي المحك العملي لما يتعلمونه في صلاتهم وتثقيفهم.

وصيحاتهم أثناء المعركة عكست هذه الأيدولوجية، ومنها (هبت هبوب الجنة.. وين أنت يا باغيها.. أنا خيال التوحيد.. أخو من أطاع الله.. بيِّن رأسك يا عدو الله.. أهل التوحيد أهل التوحيد.. أهل العوجاء أهل العوجاء) (أى: أهل الرياض)..

وعند افتتاح الهجوم يصيحون: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ )(١).

وعقيدتهم فى التشوق للجنة واعتبار الحرب هى القنطرة التى توصلهم للجنة تتجلى فى صياحهم: (هبت هبوب الجنة وين أنت يا باغيها) وموالاة أنفسهم أو التعصب الذاتى وتكفير الآخر واستحلال دمه يظهر فى قولهم: (أنا خيال التوحيد أخو من أطاع الله.. بيِّن رأسك يا عدو الله).

ومعنى أنهم يبدأون الهجوم بـ ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ أن الجهاد أصبح قرين الصلاة لديهم.. إذ تداخلت فريضتا الصلاة والجهاد ضد المسلمين لديهم.. ففي كل هجرة توجد أسماء الرجال، وهي تراجع قبل كل صلاة، كما تراجع أيضاً قبل كل غزوة، والمتخلف عن الصلاة وعن القتال عقوبته الموت، وحين يؤدون فرض الصلاة يتخذون الشكل العسكري، إذ تظل البنادق مرافقة لهم حتى داخل المسجد ولكن تكمم أفواها، وتظل مدلاة في أجنابهم أو توضع أمامهم في الصلاة، ثم يقفون في صفوف متماسكة خلف الإمام في الصلاة ". وخلفه في القتال، وإمامهم في الصلاة هو قائدهم في الحرب.

١) حافظ وهبة: الجزيرة العربية في القرن العـشرين: ٢٩٥، الريحاني:
 ملوك العرب ٨٢/٢، تاريخ نجد ٢٢٢.

٢) الريحاني: تاريخ نجد ٢٥٦.

ونأخذ تطبيقا لذلك مما حدث في موقعة (تربة) أشهر معارك الإخوان والتي هزموا فيها أقوى جيش للشريف حسين.. يقول عبد العزيز يصف المعركة: (كان لدى الشريف حسين عـشرة آلاف جندي متمركزين في المدينة، وسبعة آلاف جندي في الحجاز ، إضافة إلى عشرين مدفعا وأربعين رشاشا ومون و ذخيرة يحملها عشرة آلاف جمل، بينما وصل عدد الإخوان إلى حو الى ألفين، كان من بينهم خمسمائة أخ بدون سلاح اللهم إلا السيوف والخناجر.. كان الشريف حسين قد حفر خنادق يكفي عمق الواحد منها لتغطبة قامـة رجـل مـن الرجـال، وأقـام تحصينات، كما قام أيضا بوضع المدافع والرشاشات في كل موقع من المواقع، وقد بدأ الإخوان تقدمهم عند منتصف الليل، وبعد أن أدوا صلاة الفجر استعانوا بـ (لا إلـه إلا الله) علـي مدافع الشريف حسين، وبدأوا الهجوم عليه في الصباح، واستمرت المعركة طوال النهار بكامله والليلة الثانية إلى الباقية..) وعن نفس الموقعة يقول من الجانب الآخر من الهاشميين الشريف عون بن هاشم، وقد شهد الموقعة وهو في الخامسة عشر من عمره وعاش بعدها، يقول للريحاني: (رأيت الدم في تربة يجري كالنهر بين النخيل، فبقيت سنتين عندما أرى الماء الجاربة أظنها والله حمراء، رأبت القتلي في الحصين متر اكمة، ومن أعجب ما رأيت، رأيت الإخوان أثناء المعركة

يدخلون الجامع للصلاة ثم يعودون للقتال!..).. والارتباط بين قتال المسلمين والصلاة لا يظهر فقط في افتتاح القتال بالفاتحة: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ وليس فقط بإطلاق الرصاص مفاجأة كالأذان – أذان الوهابية المفزع – للصلاة، وإنما يظهر هذا الارتباط أيضاً بمواقيت القتال التي جعلوها أشبه بمواقيت الصلاة، وتميزت بذلك عن غارات البدو العادية.

وقد جعلوا للقتال مواقيت أربعة، الصباح أو التصبيح في الصباح.. والغارة أو اللقوة، وهي في الصحي، والرباح أي: التراويح بعد الظهر، والهجاد أو المجهاد في الليل مما بين غروب الشمس إلى طلوع فجر اليوم التالي، ومعركة تربة تتمي للنوع الأخير (١).

وهذا الارتباط الدينى والعقائدى بين قتال المسلمين والصلاة أدى إلى تحول القتال إلى استحلال ومذابح، وهذه المذابح شملت النساء والأطفال، وأدت بدورها إلى شهرة سيئة للإخوان نشرت الفزع منهم، مما ساعد على سهولة استيلاء عبد العزيز على بعض المدن كما حدث في ضم مكة والمدينة وجدة.

وكان الإخوان أنفسهم ضحايا هذه المذابح، إذ اشتهروا بالتهور، وهذا منطقى طالما يعتقدون أن الجنة تنتظرهم بما فيها

١) أم القرى: العدد ٣٠٢، ١٩/٩٣٠/٩١م.

من نعيم وحور عين، وليس بينهم وبينها إلا الموت والقتل، على نحو ما يتردد في كتب ابن عبد الوهاب، وساعد على هذه الروح هتافاتهم الحماسية بالتقدم نحو الجنة، كما ساعد على ذلك أيضاً هجومهم العشوائي بأسلحة بدائية أمام أسلحة حديثة مثل المدافع والرشاشات والمركبات الحربية، وحدث هذا عندما واجهتهم الأسلحة البريطانية في جنوب العراق وشرق الأردن (۱). أي: عندما خرجوا خارج نطاق الجزيرة العربية.

أما المذابح التى أقامها الإخوان لخصومهم فالحديث عنها يطول، ورأينا جانباً منها فى روايتين لابن سعود والشريف عون ابن هاشم عن موقعة تربة.

والواقع أن الإخوان كانوا يهجمون على الهدف (المسلمون) بشكل خليط همجى من الرجال والخيول والإبل والمشاة، يدمرون معسكر العدو ويقتلون كل من يجدونه من البشر دون رحمة، فإذا كان الهدف مدينة أو قرية أضيف الأطفال والنساء والشيوخ إلى قائمة الضحايا، ففي هجومهم على الكويت في معركة الجهرة قتلوا النساء سنة ١٩٢٠، ونفس الحال في هجومهم على ثريب في شرق الأردن سنة ١٩٢٤م، وقتلوا النساء والأطفال والشيوخ عندما افتتحوا الطائف في

١) خلة: محمود كامل: التطور السياسي في المملكة الأردنية ٣١٧، ٣١٨.

٧/٩/٢م، وسجل المر اقبون الأجانب أن الإخوان لا يحتفظون بالأسرى وإنما يذبحون كل من يقع في أيديهم، وكانت الدعوات للانضمام إلى الوهابية أو الإسلام الجديد تحمل التهديد بالإعدام لمن لا يستجيب، وتقول إحداها: (إن من ينصم إلينا يأمن على ممتلكاته وأسرته)، وقيل عنهم: إنهم ظلوا لعدة سنوات لا يخيفون الأطفال وحدهم وإنما الكبار أيضاً.. وقد قتلوا جميع الرجال و النساء و الأطفال في المنطقة ما بين المويلة وشرق الأردن، وقد أدت هذه الوحشية إلى إنـشاء البريطـانيين قلعة بسبة التي كانت سبب المعارضة السباسية و الحربية ببن الإخوان وعبد العزيز، وقد اعترف اثنان من الإخوان الأحياء إلى جون حبيب، فقالا: إنهما شاركا في الغارة التي توغل فيهل الإخوان داخل العراق، وقد استغرقت المسبيرة عـشرة أبام، و أنهما فيما بينهما قتلا حو الى ألف شخص مسلم، وكان القتــال يجرى ليل نهار، وأنهما لم يناما سوى ثلاث ساعات فقط في اليوم، وكان طعامهما من التمر والخبز والقهوة.

وذيوع شهرة الإخوان بهذه الوحشية وقتل المدنيين المسلمين المسالمين بدون تمييز كان من عوامل الخلف والتعارض الظاهرى بينهم وبين عبد العزيز الذى حاول أن ينبههم إلى أن ذلك سيؤلب عليهم العالم الإسلامي!!.

بعدما قرأ فيصل الدويش ورفاقه فكر ابن عبد الوهاب أرادوا أن يكرروا ما فعلوه في الطائف وفي المدينة وجدة.. وحين رفض عبد العزيز انسحب الدويش غاضبا.. وكانت بداية مرحلة حاسمة للمعارضة الإخوانية.. وعندما تمردوا وهاجموا إخوانهم الو هابيين من أتباع عبد العزيز، فإنهم قتلوا السشيوخ والنساء و الأطفال كما ذكر حافظ و هبة، القائل تحت عنو ان (الإخوان): (إذا ذكر الإخوان على حدود العراق أو شرق الأردن أو الكويت استولى الرعب على قلوب السكان، وهب البدو يطوون الصحراء لائذين بالبلاد القريبة منهم يحتمون بجدرانها وأبر اجها، فهم رسل الذعر والرعب في بلاد العرب).. ثم انطلق في التاريخ لهم إلى أن قال: (وقد ظهرت قوة الإخوان الحربية في هزيمة أهل الكوبت هزيمة منكرة في موقعة حمض سنة ١٩١٩م، ثم في حصار شيخ الكويت في الجهرة ١٩٢٠، وفي إبادة جيش الشريف عبد الله في موقعة تربة ١٩١٩م، وفي هجومهم المتكرر على العراق والكويت وشرق الأردن)، ثـم يشير حافظ وهبة إلى أن بعض هذه الغزوات والغارات كانت بدون إذن عبد العزيز فيقول: (وبالرغم أن إمامهم كان ينهاهم كثير اعن هذه الغزوات، وأنه كان يأمر هم بالرفق وعدم القتل، وعلى الرغم من أن علماءهم كانوا يوصونهم بعدم قتل الأسير أو المستجير، فإنهم لم يصغوا لأحد.. وأن من يقر أرسائل

العلماء في الإنكار عليهم وعلى أنصاف المتعلمين الذين سمموا أفكارهم يرى أن علماء نجد لم يقصروا في النصيحة، ويعلم أن ما يأتيه بعض الإخوان مما تأباه طبائع العرب ولا تقره الشريعة الإسلامية، ولا يصح أن تلقى بتبعته على علماء نجد أو الملك عبد العزيز)().

وهذه الكلمات الدبلوماسية لمستشار الملك عبد العزيز تستحق بعض التعليق، فالواضح أنه يريد تبرئة الملك عبد العزيز موقفه وعلماء نجد من المسؤولية، وقد أوضح الملك عبد العزيز موقفه فتمرد عليه الإخوان وكفروه، أما علماء نجد فقد كانوا إلى جانب الإخوان حتى أظهر لهم الملك عبد العزيز أنيابه فاضطروا إلى الإنحياز إليه، أما المطوعة وفقهاء الإخوان، فقد ظلوا مع الإخوان حينما تحدد الاختيار بين نجد أو الإخوان، أو بين الوهابيين التقليديين الحضريين والإخوان البدو الصحراويين.

ويقول: (إن ما يأتيه بعض الإخوان مما تأباه طبائع العرب ولا تقره الشريعة الإسلامية) والصحيح أن الشريعة الإسلامية الإلهية ترفض قتل المدنيين، كما ترفض قتال من لم يعتد ولم يبدأ في القتال، ولكن طبائع العرب عرفت نوعاً من المشرعيات البشرية التي تمسحت بنوعيات من التدين استحلت قتل الأطفال

١) حافظ وهبة: جزيرة العرب في القرن العشرين: ٢٨٥، ٢٨٨، ٢٩٧.

والنساء في العصور الوسطى، وأنت هذه الشرعبات من نفسس المنطقة، من نجد وما حول نجد، لقد عاش شيخ المؤرخين العرب محمد بن جرير الطبري وأدرك بداية القرامطة ورأي على الطبيعة تخريبهم للعراق والشام، ولعل ذلك ما يجعله يخشى على حياته ويوجز التاريخ في السنوات الأخيرة من تاريخه، ومع هذا يقول بإيجاز سريع عن القرامطة: (وفي هذه السنة - ٢٨٦ هـ - ظهر رجل من القرامطة يعرف بأبي سعيد الجنابي من البحرين، فاجتمع إليه جماعة من الأعراب القر امطة، وكان خر وجهم في ما ذكر في أول هذه السنة وكثــر أصحابهم في جمادي الآخرة، وقوى أمره فقتل من حواله من أهل القرى).. أي: قتل كل الأحياء في القرى.. ثم يتحدث الطبري عن غزوات ابن زكروبه القرمطي في الشام سنة ٢٩٠ ه.، وكيف أطاعه أهل البوادي وغيرهم فاشتدت شوكته، وصار إلى دمشق وصالحه أهلها على خراج يدفعونه إليهم فانصر ف عنهم، ثم سار إلى أطر اف حمص فتغلب عليها وخطب له على منابرها وتسمى بالمهدى، ثم سار اللي حماة ومعرة النعمان وغير هما، فقتل أهلها وقتل النساء، ثم سار إلـــى بعلبك فقتل عامة أهلها حتى لم يبق منهم فيما قيل إلا اليسير، ثم سار سلمبة فحاربه أهلها ومنعوه مين الدخول، ثم وادعهم و أعطاهم الأمان ففتحوا له بابها فدخلها فبدأ بمن فيها من بني هاشم، وكان بها منهم جماعة فقتلهم، ثم ثنى بأهل سلمية فقتلهم أجمعين، ثم قتل البهائم ثم قتل صبيان الكتاتيب، ثم خرج منها وليس بها عين تطرف، وسار فيما حوالى ذلك من القرى يقتل ويسبى ويحرق ويخيف السبيل)(١).

إذن اعتاد العرب أن يفعلوا ذلك تحت شرعية بشرية تحترف التدين وتستحل به دماء الأبرياء حتى الأطفال والنساء، وبدون هذه الشرعية الدينية احترف البدو في العصور الوسطى السلب والنهب بالطريق (العلماني) أي بدون مبرر ديني، وكان الأطفال والنساء والشيوخ من بين الضحايا أيضاً، خصوصاً في قوافل الحج، مع أن الشرعية الإلهية تؤكد على حصانة الحجاج أثناء سيرهم إلى الحرم، بالإضافة إلى حصانة الحرم في حد ذاته (المائدة: ٢).

والفارق بين غارات الأعراب العادية أو (العلمانية) وجهاد الأعراب تحت شرعية دينية بشرية، أن غارات الأعراب العاديين كانت تستهدف السلب والنهب أساساً ولا تلجأ إلى القتل المباشر إلا مضطرة، فإذا تبين للأعراب أن القافلة تستعصى على الإغارة أعرضوا عنها، وإذا اشترت منهم القافلة سلمتها بالأموال سارت في حماية الأعراب أنفسهم، ويختلف الأمر مع

۱) تاریخ الطبری: ۱۰ / ۲۱ – ۱۰۰.

جهاد الأعراب أنه يستهدف الإبادة جنباً إلى جنب مع السلب والنهب والتدمير.. وقد أعطينا مثالاً ساطعاً رواه شيخ المؤرخين الطبرى، وكان شاهداً عليه يوضح طبيعة الجهاد القرمطى لابن زكرويه الذى تسمى بالمهدى وهو لقب دينى، وهو لا يختلف كثيراً عن جهاد الإخوان فى عهد عبد العزيز الذى رصده حافظ وهبة وغيره من المؤرخين المعاصرين له.

وبقى أن نذكر شهادة أخرى لغارات البدو (العلمانية) في القرن الخامس الهجري، وقد ذكرها أشهر مؤرخي عصره عبد الرحمن بن الجوزي، وقد حدثت هذه الغارة سنة ٥٤٥ه. وعاش ابن الجوزى إلى أن مات ٩٧هـ، وكان في الخامسة والثلاثين من عمره في ذلك الوقت، وذكر الحادثة في تاريخه المنتظم، وملخصها أن العرب بعثوا يطلبون الإتاوة فرفض الحجاج واستمروا في سيرهم (فخرج عليهم العرب بعد العصر ليوم السبت رابع عشر من محرم- الحظ أنه شهر حرام-فقاتلو هم، فكثر ت العرب، فأخذوا من الثياب والأموال والأجمال و الأحمال ما لا بحصى، وأخذوا من الدنانبر ألوفاً كثيرة، فتحدث جماعة من التجار أنه أخذ من هذا عـشرة آلاف، ومـن هـذا عشرون ألفاً، ومن هذا ثلاثون ألفاً، وأخذ من خاتون أخت سعود ما قيمته ألف دينار، وتقطع الناس و هربوا على أقدامهم يمـشون في البرية، فماتوا من الجوع والعطش والعرى، وقيل: إن النساء طيَّنَ أجسامهن بالطين لستر العورة)().. ومع شناعة الوصف، فإن الواضح أن اهتمام البدو بالسلب والنهب وليس بالقتل، ولو كان أولئك البدو متدينين أصحاب عقيدة تستحل الدماء وتجعله جهاداً لتكفلوا بقتل الجميع.

### مفهوم الجهاد:

والخلاصة: إذا كان مفهوم الجهاد عند المسلمين هو إفراغ ما في الوسع لمحو ما لا يرضاه الله ورسوله والأئمة الصالحون، وبشرط أن يكون في سبيل الله ومع غير المسلمين المعتدين.. فإن مفهوم الجهاد عند الوهابية أنه ضد المخالفين للفكر الوهابي من المسلمين، ومن أجل الزعامة وسلب المال وهتك الأعراض.

## رابعاً : التزمت أو التشدد

التزمت هو الإفتاء بتحريم الحلال أو المباح بناء على ثقافة التعصب والتطرف، فالمخترعات الحديثة التى يكرهها المتعصب تصبح حراماً ورجساً من عمل الشيطان.

و الوسائل و الأدوات ومنها المخترعات لا شأن لها بالحرام ولا بالحلال لأنها محايدة، ولكن الحكم الشرعى يلحق باستخدامها وبمن يستخدمها، فالسكين ليست حراما أو حللا،

١) المنتظم لابن الجوزى: ١٨ / ٧٨.

ولكن حين نستخدمها في الدفاع عن النفس ضد قاتل ظالم فليس ذلك حراما، ونفس الحال مع البندقية، وحتى مع الرجل ومع المرأة في العلاقات الجنسية في الزواج أو في الزنا.

وعموما فإن المحرمات في تشريع الإسلام هي استثناءات، فمحرمات الزواج محددة، وبعدها يقول تعالى: ﴿وَأُحِلَّ لَكُم مَّا وَرَاءَ ذَلِكُمْ أَن تَبْتَغُوا بِأَمْوَالِكُم مُّدْ صنينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ ﴾ مَّا وَرَاءَ ذَلِكُمْ أَن تَبْتَغُوا بِأَمْوَالِكُم مُّدْ صنينَ غَيْرَ مُسسَافِحِينَ ﴾ (النساء: ٤٢). أي كل النساء خارج المحرمات هن حالل للزواج، وتلك المحرمات استثناء من الإباحة وهي الأصل. وفي الطعام يؤكد القرآن على تحريم أربعة أنواع فقط وهي الميتة والدم ولحم الخنزير وما أهل لغير الله له (البقرة: ١٧٣، النحل: ٥١١، الأنعام: ٥٤١) وشرح هذه المحرمات في (المائدة: ٣). وأباح الأكل منها للمضطر الذي لا يستحل أكلها، ونهي عن تحريم الحلال المباح خارج تلك المحرمات (البقرة: ١٦٨، تحريم الحلال المباح خارج تلك المحرمات (البقرة: ١٦٨، ١٧٢، النحل: ١٦٨، المائدة: ٨٧، بونس: ٥٩).

إلا أن شرعيات النطرف والتعصب تلقى بظلالها على التشريع البشرى فتحرم الحلال وتستبيح الدماء والأموال، ومن هنا تتكاثر التحريمات للحلال إلى أن يصبح الحلال هو الاستثناء، والخطر والتقييد هو القاعدة بالتناقض مع القرآن وتشريع الإسلام.

و المذهب الحنبلى السنى بالذات اشتهر بالتزمت، حتى إن مصطلح حنبلى يطلق فى الثقافة المصرية على كل متشدد، ثم جاء الإخوان فأتاحوا للتشدد الحنبلى التطبيق بالدم و العنف.

فالموسيقى حرام، وهى من أصوات الشياطين، ولا يسمع من آلات الموسيقى إلا دقات الطبول والدفوف عند الجهاد، أما غير ذلك فلا يجوز، ومن هنا نفهم استتكارهم للمحمل المصرى وما يصحبهم من موسيقى دينية، وقد اعتبرها الإخوان وعلماؤهم منكراً محرماً، ولهذا يجب منعه، وامتد هذا إلى الحياة الاجتماعية من منع حفلات الزواج التي تستمر أسابيعاً.

واشتهر الإخوان بقتل من يرونه يدخن لأنهم بالغوا في تحريمه، ومع تزمت الإخوان بتشديد التحريم في الدخان، ومع التزام عبد العزيز في تحريم الدخان، إلا أن الدخان فرض نفسه سياسيا بعد فتح جدة، وأحدث أول صدع بين الشعارات والممارسة السياسية، فقد أصدر الملك عبد العزيز أمرا بحرق الدخان الموجود بمخازن جدة، ولكن التجار هرعوا إلى الملك يخبرونه بما أفزعه، وهو أن الدخان الذي يأمر بحرقه ثمنه مئة الف جنيه، واستفظع الملك أن يكبد رعاياه في أول عهده خسارة بهذا المبلغ، وهو الذي أعطى امتياز نفط المنطقة كلها بألفي جنيه، فقط، فكيف يسمح بخسارة أخرى قدرها مئة ألف جنيه،

فسمح لهم ببيعه على أن لا يستوردوا غيره، وبيعه يعنى تدخينه، فلما لان الجو تشجع التجار – وهم يوجهون السياسة في كل زمان ومكان – فتحدثوا عن إيرادات الحكومة من الدخان والضرائب التي يجنيها الإمام ابن سعود من هذه الإيرادات، والتي يمكن أن تشكل موردا رئيسيا من موارد الدولة، فأباح استيراده لأهل الحجاز، ومن هنا كان احتجاج الإخوان على المكوس والضرائب المفروضة على أهل الحجاز، ليس حبا في أهل الحجاز ولكن بسبب الدخان، وأخيرا أفتى لهم بعض العلماء بأن الدخان مكروه وليس من الكبائر (وهكذا شرب أهل جدة الدخان لدعم الإخوان في نجد) (۱).

وهكذا أدخل فتح الحجاز شرخاً هائلا في المملكة الوليدة، بكل ما يمثله الحجاز من انفتاح على العالم، بينما رجع الإخوان إلى نجد يمارسون التزمت على المسلمين وينشرونه، ويقيمون حجرا صحيا دينيا لمن يريد الدخول إلى الأرطاوية آتيا من الخارج حتى ولو كان من أهلها، ويذكر جون حبيب أنهم أخبروه أن امرأة شابة أحضرت معها بعض البن من الكويت، وتصادف ذلك زيارة جون حبيب إلى الأرطاوية. وقد عرضت ذلك البن على فقيه الأرطاوية: هل يجوز استعماله شرعا؟.

١) جلال كشك، السعودية والحل الإسلامي: ٧٢١، ٧٢٢.

ويقول جون حبيب: إنه حتى هذا اليوم (مارس ١٩٦٨) لا يسمح للنساء في الأرطاوية بالتسوق في السوق، وبدلا من ذلك تتجمع النساء أمام سلم المسجد الكبير حيث يعرض التجار بضائعهم، تحت رقابة أهل المسجد، وإلى يومنا هذا- حسبما يقول حبيب فلا يسمح للمرأة أن يسمع الناس صوتها في الشوارع، وإذا ما أرادت أن نتادى على امرأة أخرى وسط الناس فإنها تصفق بيديها، وأرادت إحدى بنات الملك سعود أن تتخل سوق البلدة في مارس ١٩٦٨ فقام جمهور الحاضرين بتحطيم سيارتها، وأرغموها على التراجع، وقد أيد الملك سعود قرار الجمهور، وأنب ابنته على محاولتها الخروج على تقاليدهم(۱).

وبعد حرب الخليج الثانية ١٩٩١م ظهرت مشكلة تحريم قيادة النساء السعوديات للسيارات، بالرغم من سماح علماء الوهابية للمجندات الأمريكيات بقيادة السيارات داخل المملكة، وفي سبتمبر ٢٠٠٤م دار الخلاف بشدة حول جواز إدلاء المرأة بصوتها في انتخابات البلديات أم لا؟!!.. أي أن التشدد والتزمت في دين الوهابية يكون مع المسلم، بينما التسامح والرحمة والعفو تكون مع غير المسلم!!.

١) حافظة وهبة، جزيرة العرب في القرن العشرين: ٢٩٩.

على أن التدخين ما لبث أن فرض نفسه منذ عهد عبد العزيز، وليس فقط في جدة والحجاز، ولكن عبد العزيز نفسه بعث بعلبة سجائر هدية إلى ديكسون - المعتمد السياسي البريطاني في الكويت - عندما زاره في الأحساء سنة ١٩١٩م، وهي هدية ذات مغزى، ثم ما لبثت أن دخلت السجائر بعض الهجر، حتى أن جون حبيب يذكر أن الأرطاوية نفسها كان التدخين فيها محرما في الأماكن العامة سنة ١٩٦٨ (١). أي ليس في الأماكن الخاصة، وبالتأكيد أن قائمة المحرمات قد تراجعت كثيرا مع غياب الإخوان.

## خامسا: أيات القرآن على الكفار يطبقونها على أهل الشهادتين

روى البخارى عن ابن عمر أنه قال في وصف الخوارج: (إنهم انطلقوا إلى آيات نزلت في الكفار فجعلوها على المؤمنين)(٢).

وورد عن ابن عباس أنه قال: (لا تكونوا كالخوارج، تأولوا آيات القرآن في أهل القبلة، وإنما أنزلت في أهل الكتاب والمشركين، فجهلوا عملها فسفكوا الدماء وانتهبوا الأموال).

١) جون حبيب، الإخوان السعوديون: ١٠٤.

٢) صحيح البخارى كتاب استتابة المرتدين باب ٥.

- وهذا هو شأن التجديد عند الوهابية، انطلقوا إلى الآيات النازلة في عبدة الأوثان فجعلوها على المؤمنين، بهذا استلأت كتبهم، وعليه قام مذهبهم.

يسردون في كتبهم كل آية نزلت في الأصنام وعابديها، شم يحملون الأصنام على من انتقل إلى البرزخ من الأنبياء والصالحين، ويحملون عابدى الأصنام على أهل القبلة الموحدين، المتوسلين إلى الله بأحبابه (وهذا منطق لا يقره عقل ولا دين، ولا مجرد الخلق الكريم).

- \* كقوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ عِبَادٌ أُمثْنَالُكُمْ ﴾ (الأعراف: ١٩٤).
- \* وقوله تعالى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لاَ يَضُرُ هُمْ وَ لاَ يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَوَ لاءِ شُفَعَاوَنا عِندَ اللَّهِ ﴾ (يـونس: ١٨).
  - \* وقوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لَن يَخْلُقُــوا ذُبَاباً وَلَوِ اجْتَمَعُوا لَهُ﴾ (الحج: ٧٣).. النَّخ.

وحاصل ما موهوا به في هذه الآيات ونحوها، أن الناس قد أطبقوا على دعاء صالحي أهل القبور وندائهم (كما يقولون)، وكل دعاء عبادة، وفاتهم أن هذا القياس، إن صدقت صغراه،

فقد كذبت كبراه، فلا تكون نتيجته إلا كذباً، فلو كان كل دعاء عبادة، لما صح الفرق بين حاضر وغائب، ولا بين حى وميت، ولكان كل مستغيثاً به كافراً مشركاً، فيلزم أن يكون الأحياء مشركين حتى في نداء بعضهم بعضاً.

وبيان كشف هذه المغالطة في أن الدعاء بمعنى النداء:

\*\* إن كان الدعاء لمن لا يعتقده رباً، فليس من العبادة في شئ، لا فرق في المدعوين بين حي وميت، وبين أن يكونوا جماداً لا يسمع و لا يبصر.

و إن كان لمن يعتقد ربوبيته واستقلاله بالنفع والضر، أو شفاعته عند الله، بغير إذن الله، فهو عبادة لذلك المدعو، ويكون به كافراً، إن قصد به غير الله تعالى.

وهذا هو ما عليه من نزلت الآيات فيهم من المشركين، أما المسلمون عالمهم وجاهلهم؛ فليس فيهم من يعتقد استقلال أحد بنفع أو ضر إلا الله، فخرجوا بهذا من حكم هذه الآيات.

\*\* وقد يطلق الدعاء على العبادة، وقد علمت أن معناها الخضوع التام لمن يعتقد الربوبية، أو خاصة من خواصها، وهذا ما كان عليه المشركون.

وربما موهوا عليك بقول النبى ﷺ: (الدعاء هـو العبادة) (الترمذي وابن ماجة وأحمد).

وفى رواية (مخ العبادة) (الترمذى)، والحديث الشريف حق، وليس الشأن فى تلاوة لفظه، ولكن فى فهم معناه، وبيانه أن لفظ (ال) فيه للعهد الخارجى عند المخاطبين، وهم المؤمنون، والمعهود عندهم إنما هو دعاؤهم ربهم عز وجل، وليست (ال) هنا للاستغراق كما توهم أولئك المخدوعون.

\* وعلى هذا النحو من المغالطة استدلالهم بقوله تعالى: ﴿قُلْ أَغَيْرَ اللَّهِ أَتَّخِذُ وَلِياً ﴾ (الأنعام: ١٤). فإن الولى فى الآية هو المعبود، وهم يصرفونه إلى من تولاه الله من عباده الصالحين تغليظا وتغليظا.

\* ومثله استدلالهم بما حكاه الله عن المشركين من قولهم فى أصنامهم: أما نَعْبُدُهُمْ إِلاَ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زِلْفَى (الزمر: ٣)، فقالوا: إن المتوسلين بالنبى في وسائر الصالحين، هم ممن تنطبق عليهم هذه الآية، وهو افتراء واضح على كتاب الله، وعلى المؤمنين، فالآية فيمن اتخذوا من دون الله أولياء، والأولياء هنا هم المعبودون، الذين اعتقدوا فيهم الربوبية، والاستقلال بالنفع والضر؛ فعبدوهم لهذا، وزعموا أنهم سيكونون لهم شفعاء عند شريكهم الأكبر – تعالى الله عما يشركون – فالآية

فى الربوبية واستحقاق العبادة، لا تتناول بمنطوقها ولا مفهومها ولا بسبب نزولها المؤمنين المتوسلين، فبأى جامع يصح قياس موحد فى الربوبية واستحقاق العبادة للواحد المعبود بحق على مشرك به فيهما.

وأى دليل، بل وأية شبهة فيها رائحة من دليل، تجعل توسل الموحد واستغاثته بصالحى المؤمنين من جملة العبادات التى يكفر من فعلها، ما دام المتوسل يعلم أنهم عباد مكرمون، يقبل الله شفاعتهم، والاستشفاع بفضله إن شاء وإذنه.

وهناك فرق جوهرى كبير بين عباد الأصنام والمتوسلين من أمة سيد الأنام، وهو أن عباد الأصنام كانوا يعتقدون أن الأصنام أعلى من الله في الدرجة والمقام، فقال تعالى ناهيا المؤمنين عن سب الأصنام: ﴿وَلاَ تَسُبُوا اللَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُوا اللَّهَ عَدُواً بِغَيْرِ عِلْم ﴾ (الأنعام: ١٠٨).

أما المسلمون بحمد الله بريئون من اعتقاد الربوبية في غير مولاهم عز وجل، سواء جاهلهم وعالمهم، ورجالهم ونسساؤهم وأطفالهم.

ولئن سألت أياً منهم، أتريد بتوسلك عبادة غير الله؟ لفزع، فقد استقرت كل ذرة من جسمه على أن الرب المعبود الفعال هو الله، و هو يطلب إليه وحده مستشفعاً بصالحي عباده أحياء، أو أمواتا في حياة أتم وأعلى عند ربهم يرزقون.

وما داموا قد سلموا بجواز التوسل بالحى، فقد سلموا بجواز التوسل بالميت، إذ الميت حى حياة برزخية، فهل ينكرون الحياة البرزخية؟.

## سادساً: كراهية النبي ﷺ وأله

۱) يسوء الوهابية اجتماع الناس لتعظيم قدر النبى بإظهار الفرح والاستبشار بمولده الشريف، ويرون أن هذا العمل منكراً عظيماً يجب عليهم إزالته باليد، كما في كتابهم (فتاوى مهمة)(۱) ص ٤٥، وكادوا أن يكفروا من احتفل بالمولد في كتابهم (صيانة الإنسان) ص ٢٣٣، وأجازوا لأنفسهم أن يجتمعوا لدراسة سيرة محمد بن عبد الوهاب بمناسبة مرور كذا عام على ولادت أو وفاته، في ظل ندوات أو مؤتمرات ينفق عليها المال الوفير(٢)، بل ويحتفلون بالعيد الوطنى، في شهر أكتوبر من كل عام، بمناسبة جلوس الملك عبد العزيز على العرش!!.

وقال أحد مرتزقتهم البارزين(٦): [ إن الذبيحة التي تنبح

١) عبد العزيز بن باز.

١) انظر كتاب (هذا والدى) ص١٢٣.

٢) أبو بكر الجزائرى.

لإطعام الناس في المولد أحرم من الخنزير] (١). ولعلهم قد خالفوا شيخهم ابن تيمية الذي لم يحرم الاحتفال بالمولد حيث قال في كتاب (اقتضاء الصراط المستقيم) ص ٢٩٤، ٢٩٧ ميا نيصه: [وكذلك ما يحدثه بعض الناس إما مضاهاة للنصاري في ميلاد عيسي المحبة وإما محبة للنبي في وتعظيماً له، والله قيد يثيبهم على هذه المحبة والاجتهاد لا على البدع، ثم قال: فتعظيم المولد واتخاذه موسماً قد يفعله بعض الناس، ويكون له فيه أجر عظيم لحسن قصده، وتعظيمه لرسول الله في كما قدمته لك].

ومما سبق من كلام ابن تيمية لا ندرى مع من تكون هذه الفئة الشاذة لا هي مع أهل السنة، ولا هي مع زعيمها ابن تيمية فليرجعوا إلى أنفسهم باللوم وليرجعوا عن غيّهم؟!!.

٢) يسوءهم الاحتفال بهجرة الرسول ﷺ، أو ليلة الإسراء والمعراج، أو ليلة النصف من شعبان، أو غزوة بدر الكبرى، أو ليلة القدر، والحقيقة في كون هذه الاحتفالات منكرة هي تعظيمه بما أمر الله تعالى به في هذه المناسبات الإسلامية، وتعظيمه ﷺ في نفوسهم المريضة – بدعة تنافى التوحيد، و لا يسسوءهم الاحتفال بعيد جلوس الملك عبد العزيز على العرش تحت مسمى العيد الوطنى، و لا عيد ميلاد قابوس أو الصباح أو الأسد مسمى العيد الوطنى، و لا عيد ميلاد قابوس أو الصباح أو الأسد

١) أنظر كتاب (المقالات السنية للشيخ عبد الله الهررى ص٢١٩).

أو غيرهم.

") يسوءهم من يسود النبى في في صلاة أو غيرها ويرون ذلك منكراً عظيماً، ولا يسوءهم ألفاظ الغلو والتعظيم التي تكال في الأسر الحاكمة فيقولون صاحب الجلالة سيدنا ومولانا الملك فلان المعظم أو المفدى أو ولى النعم، وصاحب السمو الملكى الأمير فلان، وولى العهد الأمين، وصاحب السمو الأمير فلان، وصاحب السعادة الوجيه فلان، وصاحب السعادة الوجيه فلان، ولا تكون هذه الألقاب غلواً ولا منافية للتوحيد عندهم.

ع) يذكرونه هي بمجرد اسمه بدون شئ يدل على احترامه، حتى يطبقوا على أنفسهم نهيه تعالى الموجه للمنافقين والجفاة الأجلاف، ﴿لاَ تَجْعَلُوا دُعَاءَ الرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَاءِ بَعْضِكُم بَعْضاً﴾ (النور: ٦٣)، وهكذا أهل بيته الأطهار وأصحابه الكرام رضوان الله تعالى عليهم يقولون في الواحد منهم: قال فلان بدون صيغة تدل على احترامه كالترضية، لأن كل ما يدل على بدون صيغة تدل على احترامه كالترضية، لأن كل ما يدل على تبجيله و وتبجيل أهل بيته الطاهرين، وتبجيل أصحابه وأئمة دينه وعلماء الإسلام غلو عندهم ينافي التوحيد، ولا يكون غلوا ومنافياً للتوحيد إذا كان في ابن تيمية أو ذيوله فيقولون في كل منهم: قال شيخ الإسلام قدس الله روحه ونور ضريحه تأليهاً لرأبهم.

هم طلب الشفاعة والتوسل بالنبى ﷺ، وجعل طلب الشفاعة منه ﷺ أو التوسل به ﷺ كفراً منكراً، ولا يسوءهم التوسل بمستر بوش، ومارجريت تاتشر، ومسيو ميتران في حرب الخليج الثانية، فعندما دخل صدام حسين الكويت، سارع مفتى الوهابية ابن باز بإصدار فتوى تجيز الاستعانة بالغرب لمحاربة صدام.

٦) يسوءهم الصلاة والسلام على سيدنا رسول الله ﷺ بعد الأذان لأن هذا الأمر في عقولهم السقيمة بدعة لم تكن على عهد الرسول ﷺ، فقد ذكر صاحب (مصباح الأنام وجلاء الظلام في ر د شبه البدعي النجدي التي أضل بها العوام) السيد علوي بن أحمد بن حسن الحداد في كتابه المذكور، ثم السبيد أحمــد بــن زيني دحلان مفتى مكة في رسالته: (الدرر السنية في الرد على الوهابية): [أن محمد بن عبد الوهاب كان ينهي عن الصلاة على النبي ﷺ ويتأذي من سماعها، وينهي عن الإتيان بها ليلة الجمعة، وعن الجهر بها على المنائر، ويؤذي من يفعل ذلك و بعاقبه أشد العقاب، حتى أنه قتل رجلاً أعمى كان مؤذناً صالحاً ذا صوت حسن نهاه عن الصلاة على النبي في المنارة بعد الأذان فلم ينته فقتله، ثم قال: إن الربابة في بيت الخاطئة- يعني الزانية - أقل إثما ممن ينادي بالصلاة على النبي ﷺ في المنائر، وبلبس على أصحابه بأن ذلك كله محافظة على التوحيد، وأحرق كتاب (دلائل الخيرات) وغيرها من كتب الصلاة على النبي ﷺ ويتستر بقوله: إن ذلك بدعة، وإنه يريد المحافظة على التوحيد].

وقد أفتى خادم الوهابية وكبير مرتزقتهم رشيد رضا صاحب مجلة (المنار) بأن الصلاة على النبى بله بعد الأذان بدعة قبيحة، فنتج عن فتواه فتنة بين أهل أرياف مصر، وقدم سؤال بذلك للعلامة المتحقق المرحوم الشيخ يوسف الدجوى فكتب مقالة نفيسة نشرت في مجلة الأزهر أبطل بها شقاشقه.

وقال العلاّمة الجزيرى في كتاب (الفقه على المذاهب الأربعة) ج١ ص ٢٨٩: [الصلاة على النبي على عقب الأذان مشروعة بلا خلاف، سواء كانت من المؤذن أو من غيره، لما رواه مسلم من أن النبي على قال: (إذا سمعتم المؤذن فقولوا مثل ما يقول ثم صلُوا على) فقوله: (ثم صلُوا على) عام يشمل المؤذن وغيره من المسلمين، ولم ينص الحديث على أن تكون الصلاة سراً، فإن رفع المؤذن صوته بتذكير الناس بهذا الحديث، ليصلوا على النبي كان حسناً.

وهذا يدل على أنه قام فى أدمغتهم الفاسدة أن كل من عظم النبى السلاة عليه فهو عابد له، فهم منتهكون حرمته النبي السله لهم شيخهم (۱) فى قوله: [محمد الله طارش] أى:

١) محمد بن عبد الوهاب.

أدى الرسالة وذهب، فلا حرمة و  $\mathbb{E}$  قيمة له(1).

٧) يسوءهم تعظيم روضة النبى ﷺ، ببناء القباب عليها،
 والصلاة عندها، والتبرك بها، وغير ذلك، ويعتبرونه من الشرك
 وعبادة الأوثان.

وقال النجدى (م) في الرسالة النجدية: [وواحد يعبد الأوثان كما في حديث الترمذي حيث يعظم قبر النبي ويقف عنده كما يقف في الصلاة واضعاً يده اليمني على يده اليسرى، ويقول: يا رسول الله أسألك الشفاعة، يا رسول الله ادع الله في قضاء حاجتي ويناديه ويعتقد نداءه سبباً لحصول مراده، ويعظم آثاره ومشاهده ومجالسه وداره، حتى اتخذوا الآثار مسجداً، وكل ذلك من الأوثان من نبي كان أو ولي، من اللات أو العرى، من المصور، والوثن غير المصور، والوثن غير المصورا.

ا) راجع كتاب التوسل بالنبى وجهلة الوهابيين للشيخ أبى حامد بن مرزوق
 ص ١٠٦.

٣) ناصر الألباني.

٤) محمد بن عبد الوهاب.

وهذا الكلام من شيخهم يدل على الحقد الدفين والبغيض لنبى الإسلام ، إذ لا يعقل أن يطلق مسلم على روضة النبى أنها وثن وتعظيمه عبادة وشركا، فقد قال ؛ (من زار قبرى وجبت له شفاعتى) رواه ابن عدى والبيهقى.

وقد صرح المكي، والماوردي، والذهبي، والزين المالكي، وغيرهم في آداب الزيارة أن يقف كما في الصلاة.

ونخاطب الجاهل بأن وضع اليد اليمنى على اليسرى ليس ركناً من أركان الصلاة، بل من السنن المختلف فيها بين الأئمة، أما ترى المالكية والإمامية لا يضعونها، ولو كان ركناً لفرض كالقيام مثلاً، فعلى هذا أيضاً المنع إنما يثبت بالنهى وليس بالنفى.

وقد نص القاضى عياض، وابن الجوزى، والقسطلانى، والعسقلانى، والعسقلانى، وكل من تكلم فى شأن الزيارة بأن حرمة النبى بعد انتقاله وتعظيمه وتوقيره لازم كما كان حال حياته.

وحكم كون مساجد الآثار وثناً، مخالفة صريحة ومحاداة واضحة لرسول الله ، ففى صحيح مسلم عن أبى مالك قال: (أصابنى فى بصرى بعض الشئ فبعثت إلى رسول الله الله الله الحب أن تأتينى وتصلى فى منزلى فأتخذه مصلى) وفى رواية منه: تعالى فخط لى مسجداً.. قال النووى فى شرحه: أجعل

صلاتى فيه تبركاً بآثارك.

ولا عجب في قول شيخهم: إن قبر النبي الله وشن، بعد أن قال في الرسالة النجدية: [ إن النبي الرسالة النجدية: [ إن النبي الرسالة الشريفة الشريفة الشريفة الشريفة الشريفة الشريفة الشريفة المحاء في كتاب (مصر في القرن التاسع عشر) الباب الثامن ما يلي: [وكانت القبة الكبرى التي فوق الضريح النبوى على وشك أن تتناولها المعاول بالهدم لولا حلماً أزعج المجترئ على اعتزام ارتكاب هذه الجريمة فعدل عنها، واقتصر المعتدون الأشقياء على انتزاع الزينة والزخارف بالحجرة النبوية الشريفة، وسلب الهدايا الواردة من جميع الأنحاء منذ وفاة النبي إلى ذلك العهد.. كل ذلك سلبوه بلا خوف وباعوه علناً].

ويقول أحد مرتزقتهم (۱) في كتابه (تبديد الظلام) ص ٣٨٩ ما نصه: [نحن لا ننكر أن بقاء الأبنية على قبر الرسول مخالفاً لما أمر به الرسول]. وأضاف: [إن إدخال قبره في المسجد أشد إثماً وأعظم مخالفة]، إلا أن هذا لم يمنعهم من أن يأخذوا جميع ذخائر الحجرة النبوية وجواهرها حتى أنهم ملأوا أربع سحاحير من الذهب المطعم بالماس والياقوت العظيم القدر.

٨) لا يتورعون من النطق في كل مجلس: محمد بشر،

١) إبراهيم سليمان الجبهان.

محمد مات، محمد لا يضر و لا ينفع من دون الله، محمد لا يقدر، محمد.. محمد..، أبوه وأمه ماتا..، ما المقصود بهذا الكلام سوى الاستنقاص من قدر خير الأنام الذى لم يخاطبه مولاه باسمه مجرداً في كتابه الكريم.

9) يقول داعية الوهابية في شمال الهند (۱) في كتابه (الصراط المستقيم) ص 91: [ ومن تصور في الصلاة أنه يزني أو يباشر مع زوجته فلا حرج، ولكن تصور المشايخ وتذكر هم حتى الرسول على غير جائز، وذلك أضر من تصور الحمار والبقر].

فهل لو قال المصلى: السلام عليك أيها النبى فى التشهد يعتبر مشركاً؟ وهل تصوره ومراقبته شي فى ذهنك يعتبر شركاً؟ هل هذا إلا تضليل للأمة الإسلامية، وإظهار لحقد وهابى دفين على نبى الإسلام؟!.

يقول الإمام الغزالى: (واستحضر فى قلبك شخص الرسول ﷺ وقل: السلام عليك أيها النبى) راجع إحياء علوم الدين ص

# سابعاً: كراهية أهل بيت النبى ﷺ

إن لأهل بيت النبي على منزلة عظمى أثبتها القرآن، وأثبتها

٢) محمد إسماعيل الدهلوى.

الرسول ﷺ، وأيقن بها المسلمون، ولم يمار فيها إلا من كان في قلبه مرض.

ومما جاء في منزلة أهل بيت الرسل عامة، وأهل بيت نبينا ﷺ خاصة:

- قوله تعالى فى أهل بيت سيدنا إبراهيم الله ﴿ وَمُلَا الله وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُم أَهْلَ البَيْتِ إِنَّهُ حَميدٌ مَّجيدٌد ﴾ (هود: ٧٣).
  - وقوله تعالى وقد ذكر ثمانية عشر نبياً بأسمائهم ثم قال: ﴿ وَكُلاً فَضَلَّانَا عَلَى العَالَمِينَ \* وَمِنْ آبَائِهِمْ وَذُرِيَّاتِهِمْ وَإِذْ وَانِهِمْ وَاجْتَيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَاهُمْ إِلَى صر اط مُسْتَقِيمٍ ﴾ (الأنعام: ٨٦-٨٧).
- قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحاً وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ \* ذُرِّيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ ﴾ (آل عمران: ٣٣ ٣٤)
- وقوله تعالى فى إبراهيم ﷺ: ﴿وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِ النَّبُوَّةَ وَالْكِتَابَ﴾ (العنكبوت:٢٧).
- وقوله تعالى: ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ نَافَلَةً وَكُلاً جَعَلْنَا صَالِحِينَ \* وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا ﴾ (الأنبياء: ٧٧-٧٣).
- وقوله تعالى فى أهل بيت نبينا ﷺ: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ البَيْت ويَطلَهِركُمْ تَطْهيراً ﴾ (الأحزاب: ٣٣).

- وقوله تعالى: ﴿قُل لاَّ أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ المَــوَدَّةَ فِــي القُرْبَى﴾ (الشورى:٢٣).
- وقول رسول الله : في السادة على وفاطمة والحسن والحسين : (اللهم هؤلاء أهل بيتى فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيرا)(١).
- وقوله ﷺ وقد سأله الصحابة ﴿ عند نزول قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ وَمَلائكَتَهُ يُصلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَالُوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسليماً ﴾ (الأحزاب: ٥٦) فقالوا: كيف نصلى عليك يا رسول الله؟ قال: (قولوا: اللهم صلّ على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، وبارك على محمد وعلى آل محمد وعلى آل محمد وعلى آل محمد وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم وعلى آل إبراهيم وعلى آل إبراهيم وعلى آل
  - وقوله ﷺ: (إنى تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي)(٢).

و المطلوب هنا: ما هو موقف ابن تيمية - الذي تسبح بحمده الوهابية وذيولها بكرة وعشياً - من هذه العقيدة المسطورة في الكتاب والسنة؟!!.

١) صحيح مسلم حديث ٢٤٢٤، وسنن الترمذي حديث ٣٢٠٥.

۲) صحیح مسلم حدیث ۲٤٠٨، وسنن الترمذی حدیث ۳۷۸۸، ومسند
 الإمام أحمد ۳: ۱۷.

## موقفهم من أهل البيت:

لقد كشف ابن تيمية عن عقيدته في أهل البيت، وموقفه منهم بكل صراحة وبوضوح لا غبار عليه، ويمكن إجمال ذلك بالنقاط التالية:

#### ١) تكذيبه بمنزلتهم العظمى:

لابن تيمية في هذا الباب كلام كثير يدل على عصبية لا حد لها.. وقد اخترنا منه هذه النماذج.

- يقول بالحرف الواحد: إن فكرة تقديم آل الرسول هي من أثر الجاهلية في تقديم أهل بيت الرؤساء!! [منهاج السنة ٣: ٢٦٩].

إذن فاصطفاء الله تعالى لأهل بيت الأنبياء والرسل وجعلهم الأئمة والقادة والأوصياء من بعدهم، وإنزاله إياهم تلك المنازل الرفيعة، وكل ما جاء بحقهم في السنة المطهرة هو من أشر الجاهلية في تقديم أهل بيت الرسول!!.

إن لم يكن هذا هو التكذيب بالدين، والسخرية بكتاب الله وسنة رسوله، فكيف سيكون التكذيب والسخرية؟.

- لما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ أَلَهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ أَلَهُ السادة علياً وفاطمة النَّبْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ ودعاء الرسول ﷺ السادة علياً وفاطمة

والحسن والحسين فجلل عليهم كساء وقال: (اللهم هـؤلاء أهـل بيتى فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيرا) وافق ابن تيمية على صحة ذلك، لكن ماذا رأى فيه؟!!

إنه لم ير فيه لأهل البيت أية مزية! فقال: إن هذا مجرد إرادة من الله لهم بالتطهير، ودعاء من النبى لهم بذلك، ولا يعنى هذا أن الله قد طهرهم حقاً. [منهاج السنة: ٢: ١١٧].

وليت ابن تيمية فهم أن هذه الآية ابتدأت بـ (إنما) المفيدة لحصر إرادته تعالى فى أمرهم على إذهاب الرجس عنهم وليس منهم، فهم مطهرون ليس فيهم رجس، وإنما تولى الحق تبارك وتعالى حفظهم، فكل ما فيه رجس كالمنافق وابن الزنا والذى حملت به أمه فى غير طهر يبعده عنهم حتى يحفظ لهم طهرهم. إن ابن تيمية لم يرد ما أراده الله ورسوله، ولهذا فقط لم يومن به.

- وكذب بكل ما ورد بحقهم فى القرآن الكريم.. كآيات سورة الدهر: ﴿وَيُطْعِمُ ونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِيناً وَيَتَيِماً وَأَسِيراً﴾ (الإنسان: ٨)، التى أجمع أصحاب التفاسير على أنها نزلت فيهم.. وكذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا وَلِيكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُ وا الَّذِينَ يُقِيمُ ونَ الصَّلاةَ ويُؤْتُ ونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ﴾ (المائدة: ٥٥)، والتى أجمع أصحاب

التفاسير – كالطبرى، والبغوى، والزمخشرى، والرازى، وأبى السعود، والنسفى، والبيضاوى، والقرطبى، والسيوطى، والشوكانى، والألوسى، وأسباب النزول للواحدى – أجمعوا على نزولها فى حق سيدنا على حين تصدق بخاتمه وهو راكع.

- وكذب بما جاء في الإمام على كرم وجهه في السنة الصحيحة، رغم ثبوتها بالأسانيد الصحيحة والطرق المتعددة.. فكذب بحديث المؤاخاة بين النبي وسيدنا على المسلم. فيقول: فكذب بحديث المؤاخاة فباطل. [منهاج السنة ٢: ١١٩]، ويقول: والنبي لم يؤاخ عليًا [منهاج السنة ٤: ٧٥، ٩٦].. رغم أن هذا قد تواتر نقله وأجمع عليه أصحاب السير قاطبة ومنها: [الطبقات الكبري لابن سعد ٣: ٢٢، سيرة ابن هشام ٢: ١٠٩، السيرة النبوية لابن حبان: ١٤٩، الاستيعاب لابن عبد البر ٣: ٣٥، أسد الغابة ٢: ٢٢١ و ٤: ١٦، ٢٩، عيون الأثر ٦: ١٦٧، البداية والنهاية لابن كثير ٧: ٨٤٨، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد والنهاية لابن كثير ٧: ٨٤٨، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد الترمذي في السنن حديث ٢٧٠، والبغوي في مصابيح السنة حديث ٤٧٦٩، والحاكم في المستدرك ٣: ١٤].

وعلى هذا النحو سار مع عامة فضائل الإمام على الكلام لكن من دون أن يحمل معه أى دليل، ومن دون أن يعتمد على نقل

صحيح عن أئمة السلف، وإنما هو الحقد والهوى والعصبية.

- ذكر الحافظ ابن حجر العسقلانى فى الدرر الكامنة (١١٤/١) أن ابن تيمية خطأ أمير المؤمنين عليا كرّم الله وجهه فى سبعة عشر موضعاً خالف فيها نص الكتاب، وأن العلماء نسبوه إلى النفاق لقوله هذا فى على كرم الله وجهه، ولقوله أيضاً فيه: إنه كان مخذولاً، وإنه قاتل للرئاسة لا للديانة.

وقد ذكر ابن تيمية ذلك في كتابه المنهاج (٢٠٣/٢) فقال ما نصه: (وليس علينا أن نبايع عاجزاً عن العدل علياً ولا تاركاً له، فأئمة السنة يسلمون أنه ما كان القتال مأموراً به ولا واجباً ولا مستحباً).

ويقول في موضع آخر (٢١٤/٢) ما نصه: (و إن لـم يكـن على مأموراً بقتالهم، و لا كان فرضاً عليه قتالهم بمجرد امتناعهم عن طاعته مع كونهم ملتزمين شرائع الإسلام).

ويقول (٢٠٤/٢): (وأن علياً مع كونه أولى بالحق من معاوية، لو ترك القتال لكان أفضل وأصلح وخيراً).

فأقواله هذه مخالفة لما رواه النسائى بالإسناد الصحيح فى الخصائص عن سيدنا على الحلا قال: (أمرت بقتال الناكثين والقاسطين والمارقين). والناكثون: هم الذين قاتلوه فى وقعة

الجمل، والقاسطون: هم الذين قاتلوه في صفين، والمارقون: هم الخوارج، وهذا الحديث إسناده صحيح ليس فيه كذاب ولا فاسق كما ادعى ابن تيمية.

وكلامه هذا رد لقوله تعالى: ﴿فَانِ بَغَتْ إِدْ دَاهُمَا عَلَى اللَّهِ ﴿ اللَّهِ ﴾ (الحجرات: اللُّهُ ﴿ وقد اتفق العلماء على أن الإمام علياً هو أول من قاتل البغاة فشغل بهم عن قتال الكفار المعلنين – اليهود وغيرهم –، حتى قال الشافعي ﴿ : (أخذنا أحكام البغاة من سيرة على).

ويكفى أيضاً لإثبات ذلك الحديث الصحيح الذى رواه البخارى: (ويح عمار تقتله الفئة الباغية يدعوهم إلى الجنة ويدعونه إلى النار)، فعمار الذى كان فى جيش الإمام على داع إلى الجنة بقتاله مع على، فعلى داع إلى الجنة بطريق الأولى.

فتسفيه ابن تيمية قتال الإمام على السلام على أنه يضمر ضغينة لسيدنا على، ويؤيد هذا قول الحافظ ابن حجر – في لسان الميزان (٣١٩/٦) عند ترجمة والد الحلى الذي ألف ابن تيمية كتاب منهاج السنة النبوية في الرد عليه – ونصه: (وكم من مبالغة له لتوهين كلام الحلى أدت به أحياناً إلى تتقيص على). ولقد صدق ابن حجر في قوله هذا.

#### ٢) التنقيص منهم وتجريحهم:

لم يقف ابن تيمية عند التكذيب بمنزلتهم ومناقبهم، بل تعدى وراء ذلك فأطلق عليهم لساناً لم تعرف هذه الأمة إلا عند النواصب الذين امتلأت قلوبهم غيظاً وحقداً على آل الرسول.. وهذه نبذ من كلامه فيهم:

- إنه ينفى أن تكون هناك مصلحة من وجود أهل البيت ويقول: (لم يحصل بهم شئ من المصلحة واللطف) [منهاج السنة: ٢: ٨٤].

هذا والنبى ﷺ يقول: (إنى تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا بعدى: كتاب الله وعترتى أهل بيتى، لن يفترقا حتى يردا على الحوض)(١).

وفى حديث آخر: (إنى تارك فيكم الثقلين: كتاب الله فيه الهدى والنور. وأهل بيتى، أذكركم الله فى أهل بيتى [تلاث مرات]) [صحيح مسلم حديث ٢٤٠٨].

لكن ابن تيمية أتى على هذه الأحاديث فأولها تأويلاً يصحك منه حتى البسطاء، فقال: الحديث الذى في مسلم إن كان النبي قد

۱) سنن الترمذى حديث ٣٧٨٨، ومسند أحمد ٣: ١٧، والمستدرك للحاكم ٣: ١٤٨.

قاله فليس فيه إلا الوصية باتباع الكتاب، وهو لم يامر باتباع العترة ولكن قال: أذكركم الله في أهل بيتي. [منهاج السنة ٤: ٥٨]. ترى ألم يقل راني تارك فيكم الثقلين: أولهما كتاب الله) ثم واصل الحديث حتى ذكر أهل البيت، فإذا كان الأمر باتباع الكتاب وحده فأين الثقل الثاني إذن؟!!.. حقاً إنه الهوى يعمى ويصم!!.

- استغراقه في الطعن في الإمام على الله والنيل منه، متمسكاً بالقصة الموضوعة في خطبته كرم الله وجهه ابنة أبى جهل، والسيدة فاطمة الزهراء عنده، وكرر الكلام فيها في أكثر من موضع في كتابه منهاج السنة، هذه القصة التي نسجها المسور بن مخرمة، أو كذبها عليه الكرابيسي.

وكان الرجلان معاً ناصبيين - ناصبوا أهل البيت العداء - مشهورين ببغض سيدنا على، والانحراف عنه بتعظيم أعدائه وموالاتهم.. وهذا معلوم جداً من حال الكرابيسي [شرح نهج البلاغة ٤: ٢٤].

أما المسور بن مخرمة، فكان لا يــذكر معاويــة إلا صــلى عليه!! ومع ذلك فقد كان حليفاً للخــوارج، يجتمعــون عنــده، ويستمعون حديثه، بل كانوا ينتسبون إليه فيعدونه قــدوة لهــم!! [انظر ترجمته في سير أعلام النبلاء ٣: ٣٩٠ – ٣٩٣].

أليس من دواعى الشك والاستغراب أن تقبل رواية هـولاء في النيل من سيدنا على الكيانا!!.

- وفي علم الإمام على يتكلم ابن تيمية كلاماً يجل عنه أدنى طلبة العلوم قدراً، فيقول: (ليس في الأئمة الأربعة ولا غيرهم من أئمة الفقهاء من يرجع إلى على في فقهه.. فمالك أخذ علمه عن أهل المدينة، وأهل المدينة لا يكادون يأخذون عن علي!.. وأبو حنيفة والشافعي وأحمد تتتهي طرقهم إلى ابن عباس، وابن عباس مجتهد مستقل، ولا يقول بقول على!! [ منهاج السنة ٤: عباس مجتهد مستقل، ولا يقول بقول على!! [ منهاج السنة ٤:

هكذا يفعل الهوى بصاحبه، فما زال الهوى يحمله على قول بعد قول حتى غاص فى لجج العناد، فهو لا يدرى ما يقول. حتى يضع نفسه موضع سخرية العلماء بل والسالكين طريق العلم. اللهم إلا مقلدوه الوهابية الذين تمسكوا بأقواله أشد من تمسكهم بكتاب الله وسنة رسوله !!.

ونقل ابن قدامة الحنبلى فى المغنى عن ابن عباس أنه كان يقول: (إذا ثبت لنا عن على قول لم نعده إلى غيره)، وعن ابن

عباس أيضاً: (أعطى على تسعة أعشار العلم، وإنه لأعلمهم بالعشر الباقي) [طبقات الفقهاء: ٤٢].

- وفى الحسين السبط الشهيد له كلام لا تجد له نظيراً حتى عند وعاظ يزيد الذين كانوا يتزلقون له فى حياته، فيقول مرة فى خروج الإمام الحسين على يزيد: (هذا رأى فاسد، فإن مفسدته أعظم من مصلحته، وقل من خرج على إمام ذى سلطان إلا كان ما تولد على فعله من الشر أعظم مما تولد من الخير) إمنهاج السنة: ٢: ٢٤١].

إذن يا طلاب الحرية وعشاق الاستقلال ما أنتم إلا مفسدون.. وما عليكم إلا أن تذلوا للسلطان، وتمدوا ظهوركم لجلاديه، وأعناقكم لسيافيه، فإن الشيخ ابن تيمية يقول: إن مطالبتكم بالحرية عمل فاسد، مفسدته أعظم من مصلحته!!.

لكن العقاد أجاد في تفسير هذه المقولة وأمثالها، فقال: (إن القول بصواب الحسين معناه القول بطلان تلك الدولة. والتماس العذر للحسين معناه القاء الذنب على يزيد، وليس بخاف كيف ينسى الحياء وتبتذل القرائح أحياناً في تنزيه السلطان القائم، وتأثيم السلطان الذاهب) [عباس محمود العقاد: أبو الشهداء ١٠٦].

ويقول ابن تيمية مرة أخرى معتذراً ليزيد: (ويزيد ليس

بأعظم جرماً من بنى إسرائيل، كان بنو إسرائيل يقتلون الأنبياء وقتل الحسين ليس بأعظم من قتل الأنبياء) [منهاج السنة ٢: ٢٤٧].

أرأيت عذراً أقبح من فعل كهذا!!.

## ٣) الهيل إلى جانب أعدائهم على الدوام:

لقد كان ابن تيمية صريحاً في ميله إلى جانب أعداء أهل البيت، ودفاعه عنهم بكل ما يمتلك من قدرة على الجدل، ولف في القول، والتواء في الكلام، يكافح عنهم، ويختلق لهم الأعذار، ويبرر عداءهم لأهل البيت، ويكذب لأجلهم أحاديث الرسول وأئمة السلف من الصحابة والتابعين، ويكذب لأجلهم حقائق التاريخ التي تواتر نقلها وأجمع عليها أهل العلم قاطبة، ويرور لأجلهم حقائق أخرى بأسلوب يتنزه عنه العلماء، بل حتى العوام البسطاء.

وله في هذا كلام كثير لا يتسع له مثل هذا العرض الموجز، لذا سنكتفي بذكر القليل من شواهد ذلك وبكل إيجاز:

- صنف كتاباً أسماه (فضائل معاوية وفى يزيد وأنه لا يسب).

هذا مع أن الذي ثبت عن السلف أنه لا يصح في فضائل

معاوية ولا حديث واحد. نقل ذلك الحافظ الذهبى عن إسماعيل ابن راهويه الذى كان يقرن بالإمام أحمد بن حنبل. (سير أعلام النبلاء ٣: ١٣٢).

وثبت ذلك عند النسائى صاحب السنن، الذى طلب أهل دمشق أن يكتب فى فضائل معاوية فقال: ما أعرف له فضيلة إلا: (لا أشبع الله بطنه) [سير أعلام النبلاء ١٤: ١٢٥، وفيات الأعيان ١: ٧٧].

أما يزيد فقد زور ابن تيمية حديث الإمام أحمد بن حنبل وبتره لأجل أن يمنع من لعنه.. ففي كتاب رأس الحسين لابن تيمية ص ٢٠٥، ينقل حديث الإمام أحمد بن حنبل فيقول: (قيل للإمام أحمد: أتكتب حديث يزيد؟

فقال: لا، ولا كرامة، أوليس هو الذى فعل بأهل الحرة ما فعل؟.

وقيل له: إن قوما يقولون: إنا نحب يزيد. فقال: وهل يحب يزيد أحد يؤمن بالله واليوم الآخر؟!.

فقال له ابنه صالح: لم لا تلعنه؟

فقال الإمام أحمد: ومتى رأيت أباك يلعن أحداً).

لكن الحق أن حديث الإمام أحمد لم ينته بعد، وإنما له تتمــة

صرح فيها بلعن يزيد.. والحديث بتمامه رواه أبو الفرج ابن الجوزى وغيره، وفيه: (فقال أحمد: ولم لا يُلعن من لعنه الله تعالى في كتابه؟!).

فقيل له: وأين لعن الله يزيد في كتابه؟.

فقرأ أحمد قوله تعالى: ﴿فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَّيْتُمْ أَن تُفْسِدُوا في الأَرْضِ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ \* أُولْلَكِكَ الَّذِينَ لَعَنَهُمُ اللَّهُ اللَّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى أَبْصَارَهُمْ ﴾ (محمد: ٢٢، ٣٣)، ثم قال: فها يكون فساد أعظم من القتل؟!(١).

- ثم زور ابن تيمية كل ما ثبت من حقائق التاريخ وكلم السلف فيه، وافترى عليهم كثيراً لأجل أن يختلق عذراً ليزيد فقال: (إن يزيد لم يظهر الرضى بقتل الحسين، وإنه أظهر الألم لقتله) [ رأس الحسين: ٢٠٧].

فهل أتى بهذا الكلام من إجماع السلف، أم هو من محض الهوى؟

لقد نقل التفتاز انى إجماع السلف فى هذه المسألة فقال فى كتابه (شرح العقائد النسفية) ما نصه: (اتفقوا على جواز اللعن

الرد على المتعصب العنيد لابن الجوزى: ١٦، الإتحاف بحب الأشراف
 الشبراوى ٦٣، ٦٤.

على من قتل الحسين، أو أمر به، أو أجازه، أو رضى به. والحق أن رضا يزيد بقتل الحسين واستبشاره بذلك، وإهانته أهل بيت رسول الله مما تواتر معناه، وإن كان تفصيله آحاداً، فنحن لا نتوقف في شأنه، بل في كفره وإيمانه، لعنة الله عليه وعلى أنصاره وأعوانه)(١).

- وكذب ابن تيمية أيضاً فقال: (ويزيد لـم يـسب للحـسين حريماً، بل أكرم أهل بيته) [منهاج السنة ٢: ٢٢٦]، وقال: (ولا سبى أهل البيت أحد، ولا سبى مـنهن أحـد) (رأس الحـسين: ٨٠٠].

فهل اعتمد في كلامه هذا على نقل من أحد سواء كان من الثقات أو من غير هم؟.. كلا أبداً، إنما أطلقها حمية ليزيد.. أما أصحاب التاريخ فقد أجمعوا على صحة هذا الذي كذّب به ابن تيمية (٢).

هذه هي خلاصة القول في هذا الرجل الذي وجدت فيه

۱) شذرات الذهب لابن العماد الحنبلي ۱: ۲۸- ۲۹، وانظر الإتحاف بحب الأشراف للشبراوي ۲۲، ۲۰.

۲) راجع: الرد على المتعصب العنيد لابن الجوزى ٤٩ - ٥٠، وترجمة الإمام الحسين من الطبقات الكبرى لابن سعد، وتاريخ الطبرى، والكامل لابن الأثير، والبداية والنهاية لابن كثير.

البدعة الوهابية خير قدوة لها، فتمسكت بكل ما شذ و انحرف من أفكاره، ثم زادت فوق ذلك شذوذاً وانحرافاً.

أرأيت هذا الذى ضيع الأمانة فى نقل حقائق تـواتر نقلهـا، وأجمع عليها أهل الحديث والسير، اتباعاً للهـوى والعـصبية، أيكون مؤتمناً على الدين؟!.

نكتفى بهذا القدر خشية أن نكون قد أطلنا فى موقف الوهابية المتمسلفة ذيول ابن تيمية الكذاب فى حق أهل بيت النبى الأطهار.

### ثامنا: كراهية الصحابة الكرام 🐁

الوهابية كما رأينا أساءوا للنبى وأهل بيت النبى ، وسنرى أنهم أيضاً أساءوا إلى صحابته رضى الله عنهم كما يلى:

ا – طعنت الوهابية في صحابة رسول الله على بما لا يصدقه عقل، فاتهموهم أبنهم كفار.. حيث يقول مؤسس الوهابية ما نصه: (إن جماعة من الصحابة كانوا يجاهدون مع الرسول ويصلون معه ويزكون ويصومون ويحجون، ومع ذلك فقد كانوا كفاراً بعيدين عن الإسلام)(١).

الرسائل العملية التسع لمحمد بن عبد الوهاب، رسالة كشف الشبهات: ١٢٠ طبعة سنة ١٩٥٧.

۲ - كان الصحابى الجليل عبد الله بن عمرو يعلق على أعناق أطفاله الحروز التى من كتاب الله أو ذكر الله، روى ذلك [الترمذى، والبخارى فى كتابه (خلق أفعال العباد) وغير هما] أما الوهابية فيحرمون ذلك ويجعلونه من وسائل الشرك كما فى كتابهم (فتاوى مهمة) (۱) ص ۱۱۱.

" - الوهابية يتهمون الصحابى الجليل بلال بن الحارث المزنى الكفر والإشراك كما فى تعليقهم على كتاب فتح البارى (طبع دار الريان للتراث ج٢ ص ٥٧٥).

3 - الصحابى الجليل عبد الله بن عمر الله قال: (يا محمد) لما خدرت رجله [رواه البخارى في كتابه الأدب المفرد]. والوهابية تقول من قال: (يا محمد) فهو كافر مهدور الدم، كما في كتابهم (الأصول الثلاثة).. معنى هذا أنهم كفروا الصحابى عبد الله بن عمر، وكفروا البخارى، وكفروا رواة هذا الأثر من السلف والخلف.

اتهم ابن تیمیة الصحابی الجلیل عبد الله بن عمر بأنه مبتدع فقال: (وتحری هذا لیس من سنة الخلفاء الراشدین، بــل

٢) عبد العزيز بن باز.

هو مما ابتدع) [ اقتضاء الصراط المستقيم لابن تيمية ص ٣٩٠ طبعة دار المعرفة- بيروت ].

7 - يعترض ذيول الوهابية على تفسير ترجمان القرآن الصحابى الجليل عبد الله بن عباس ، حيث يقول هؤلاء في مجلة (نداء الإسلام) التي طبعوها في سيدني في العام الخامس جمادي الآخرة ١٤١٥ هـ ما نصه ص ٢٨: (وفسر قول الله تعالى: ﴿اللَّهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ﴾ أي: هادي، وتأول صفة الساق بالكرب والشدة.. وهذا في الحقيقة تأويل المعتزلة وقولهم).

انظر يا طالب الحق، إنهم يعترضون على ترجمان القرآن ابن عم الرسول ويعتبرونه من المعتزلة!!.

قال الحافظ ابن حجر في (فتح الباري) ج١٣ ص ٤٢٨: (وأسند البيهقي الأثر المذكور عن ابن عباس بسندين كل منهما حسن).

٧ - خطأ ابن تيمية سيدنا عمر بن الخطاب في في إيقاعه الطلاق الثلاث بلفظ واحد ثلاثاً بمحضر علماء الصحابة مهاجرين وأنصارًا، فلا اختصاص للفاروق بالطعن والتخطئة، فقد طعن وخطأ الصحابة الذين وافقوه عليها، وخالف إجماعهم وإجماع من بعدهم من علماء الأمة، وقد تكلم ابن القيم في هذه

المسألة في (هديه) ومدح نفسه، وشيخه ابن تيمية. قال في ج؟ ص ٢٢ منه: (وليس التحاكم في هذه المسألة إلى مقلد متعصب ولا هياب للجمهور، ولا مستوحش من التفرد إذا كان الصواب في جانبه، وإنما التحاكم فيها إلى راسخ في العلم قد طال فيه باعه)، وأسهب في إطراء نفسه.

٨ – ذكر العلامة ابن حجر الهيتمى فى فتاواه الحديثية عن بعض العلماء المعاصرين لابن تيمية أنه سمع على منبر جامع الجبل بالصالحية، وقد ذكر عمر بن الخطاب شفقال: (إن عمر له غلطات وبليات أى بليات).

وقال: وخطأ سيدنا علياً كرم الله وجهه في سبعة عشر موضعاً خالف فيها نص الكتاب، ونسبوه أيضاً إلى النفاق لقوله هذا في سيدنا على كرم الله وجهه، ولقوله أيضاً: إن عثمان بن عفان كان يحب المال. [ التوسل بالنبي وجهلة الوهابيين لأبي حامد بن مرزوق ص ٢٢٦، ٢٢٧].

9 - ذكرت جريدة المسلمون (الوهابية) العدد (٥٦٣) فتوى الأحدهم (١) بأن التمسح بأبواب وجدران وشبابيك الحرمين بدعة لا أصل لها والواجب تركها. ثم رأيناه يطعن بفعل الصحابى عبد الله بن عمر هو ويقول: (ما نقل عن ابن عمر من استلامه

١) عبد العزيز بن باز.

المنبر اجتهاد منه لم يوافقه عليه أبوه و لا غيره من الصحابة وهم أعلم منه بهذا الأمر) وهذا الكلام من هذا السيخ تدليس وخيانة علمية لأنه لم يثبت عن أحد من الصحابة أنه اعترض على فعله ...

وهذا سيدنا أبو أبوب الأنصارى الذي هو أحد مشاهير الصحابة، والذي نزل الرسول عنده لما هاجر من مكة إلى المدينة، جاء ذات يوم إلى روضة الرسول فوضع وجهه على روضة النبى تبركاً وشوقاً، روى ذلك الإمام أحمد عن داود بن أبى صالح، قال: أقبل مروان يوماً فوجد رجلاً واضعاً وجهه على القبر فقال: أتدرى ما تصنع؟ فأقبل عليه أبو أبوب وقال: نعم جئت رسول الله ولم آت الحجر، سمعت رسول الله يول، إذا وليه أهله، ولكن ابكوا على الدين إذا وليه أهله، ولكن ابكوا عليه إذا وليه غير أهله) [رواه أحمد، والطبراني في الكبير والأوسط].

أما قول هذا الشيخ: إن التمسح بالأبواب والجدران والشبابيك فهذا الشرك الأكبر.

فالجواب: إن الإمام أحمد بن حنبل الله الذي يدعى هذا الشيخ أنه على مذهبه - يقول: إن تقبيل ومس منبر النبي وقبره

للتبرك إلى الله V بأس به  $V^{(1)}$ .

فتحريم هذا الشيخ ما أجازه الإمام أحمد، واتهامه من يفعل ذلك بالبدعة، هو بدعة لم يسبقه إلى ذلك أحد، بل حكمه على هذا الأمر الذى أجازه الإمام أحمد هو الكفر، وقوله: إنه شرك هو الشرك.

وقضية تكفير هم للذين يتمسحون بالروضة النبوية الـشريفة ليس له سند أو دليل، بل إن فعل الـصحابة الكرام يـدحض معتقدهم ويهدمه من أساسه، حين يمرغون وجوههم بتراب الروضة الشريفة كما مر في حديث أبي أيوب الأنصاري، وكذلك ما قاله السمهودي في كتابه وفاء الوفا الجزء الرابع ص ١٤٠٥ (لما قدم بلال من من الشام لزيارة النبي أتى القبر فجعل يبكي عنده ويمرغ وجهه عليه) وإسناده جيد، فماذا تقول الوهابية المتمسلفة عن مؤذن رسول الله وقد مرغ وجهه بنراب روضة سيدنا رسول الله الله من تكفره؟ أم أنها تخشى أن ينقم عليها أكثر مما هم عليه الآن!!.

١٠ – لما استولى الوهابية على المدينة المنورة هدموا القباب التى فيها وفى ينبع، ومنها قبة أئمة البقيع بالمدينة التى تحوى ثرى أعظم هداة فى تاريخ الإسلام وهم الإمام الحسن بن

١) رواه ابنه عبد الله عنه في كتاب (العلل ومعرفة الرجال) ص ٣٥.

على ، والإمام على بن الحسين زين العابدين ، والإمام محمد بن على الباقر ، والإمام جعفر الصادق ، وكذلك السيدة فاطمة الزهراء على المشهور، والسيدة فاطمة بنت أسد أم الإمام على بن أبى طالب، وسيدنا إبراهيم بن الرسول ، وسيدنا العباس عم الرسول ، وبناته زينب وأم كلثوم ورقية، ومرضعته حليمة السعدية، وزوجاته أمهات المؤمنين، بالإضافة إلى روضات مئات من الصحابة والصالحين قدر بأكثر من عشرة آلاف.. ولكنهم لم يهدموا قبة النبى خوفاً من انفجار الأوضاع في العالم الإسلامي ضدهم، لأن رأى مؤسس الوهابية حول القبور شامل ولا تخصيص فيه لنبي و لا لرسول.

ولما دخلوا الطائف هدموا قبة سيدنا عبد الله بن عباس، والمعلومات تؤكد أن ثمة آثار أو معالم تاريخية هدمت في الماضى القريب منها بيت السيدة فاطمة الزهراء، وسقيفة بني ساعدة، ودار الأرقم بن أبى الأرقم، والعريش التاريخي في بدر الذي أشرف منه رسول الله على المعركة، وكذلك هدمت مساجد مثل مسجد ثنيات الوداع بالمدينة، ومسجد المنارتين، ومسجد المائدة، ومسجد الحمزة، ومسجد حواثا وهو ثاني مسجد صليت فيه الجمعة بعد مسجد الرسول في في منطقة الأحساء، وكذلك مسجد العباس بن على في نفس المنطقة.

وفى الوقت نفسه يحتفظون بالآثار اليهودية فى المدينة المنورة مثل حصن كعب بن الأشرف رأس اليهود حيث تحافظ عليه الوهابية من كل سوء، بل تحذر من يحاول هدمه بالعقاب الصارم!! حيث وضعت لوحة إلى جانبه كتب عليها: (تحذير منطقة آثار: يحظر التعدى عليها تحت طائلة العقوبات الواردة بنظام الآثار بالمرسوم الملكى رقم ٢٦ بتاريخ ٢٦/٦/١٢ هـ).

كما أنهم قاموا بتوسعة مسجد قباء، وأدخلوا فيه المكان الذى كان عليه مسجد (ضرار) الذى بناه المنافقون، وأمر الرسول بهدمه، وهذا المكان المشؤوم يسعون لإعماره بحجة توسعة مسجد قباء.

فهل الذين يهدمون الآثار والمقدسات الإسلامية ويحافظون على الآثار اليهودية في المدينة وخيير.. منا أم منهم؟!

## تاسعاً: كراهية الصالحين

الصالحون لهم منزلة عظمى أثبتها القرآن الكريم، وأثبتها الرسول ، وأيقن بها المسلمون، ولم يمار فيها إلا من كان فى قلبه مرض.

- ومما جاء في منزلة الصالحين في كتاب الله تعالى: ﴿ لَا يُسُوا سَوَاءً مِّنْ أَهْلِ الكِتَابِ أُمَّةٌ قَائِمَةٌ يَتْلُونَ آيَاتِ اللَّهِ آنَاءَ

- اللَّيْلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ \* يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَيَــُأُمْرُونَ بِاللَّهِ وَالْيَـوْمِ الْآخِرِ وَيَــُأُمْرُونَ بِاللَّهِ وَالْيَــوْمِ الْآخِيْرَاتِ وَأُوْلَئِكَ بِالْمَعْرُوفِ فِي الْخَيْرَاتِ وَأُوْلَئِكَ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ (آل عمران: ١١٣، ١١٤).
- وقوله: ﴿ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولْئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيِّينَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُولْئِكَ رَفِيقاً ﴾ (النساء: ٦٩).
- وقوله: ﴿ وَمَا لَنَا لاَ نُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَمَا جَاءَنَا مِنَ الحَقِّ وَنَطْمَعُ أَن يُدْخِلَنَا رَبُّنَا مَعَ القَوْمِ الصَّالِحينَ ﴾ (المائدة: ٨٤).
- وقوله: ﴿رَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَا فِي نُفُوسِكُمْ إِن تَكُونُـوا صَالِحِينَ فَإِنَّهُ كَانَ لِلأَوَّابِينَ غَفُورٍ ﴾ (الإسراء: ٢٥).
- وقوله: ﴿وَأَنكِدُوا الأَيَامَى مِنكُمْ وَالصَّالِحِينَ مِن عَبَادِكُمْ وَإِمَائِكُمْ ﴾ (النور: ٣٢).
  - وقوله: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَنُدُخِلَّنَّهُمْ فِي الصَّالحينَ﴾ (العنكبوت: ٩).
- \* والأولياء من صفوة الصالحين كما فى قوله تعالى على السان سيدنا زكريا الكين: ﴿ فَهَبْ لِي مِن لَّدُنكَ وَلِياً \* يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ آل يَعْقُوبَ وَاجْعَلْهُ رَبِّ رَضِياً ﴾ (مريم: ٥).
- \* وكما في قوله على لسان الملائكة: ﴿ نَحْنُ أُولَيَ اوْكُمْ فِي

الحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ ﴾ (فصلت: ٣١).

\* وعن مقام الأولياء العالى ومكانتهم السامية عند ربهم يقول تعالى: ﴿أَلاَ إِنَّ أُولِيَاءَ اللَّهِ لاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُـمْ يَحْزَنُـونَ \* الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ \* لَهُمُ البُشْرَى فِي الحَيَاةِ السَّدُنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ لاَ تَبْدِيلَ لِكَلْمَاتِ اللَّهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (يونس: ٦٢ - ٤٤).

- ويكفى ونحن نتعبد ربنا فى صلاتنا كل يوم فى الصبح والظهر والعصر والمغرب والعشاء نقول فى التشهد: (السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين)

**والمطلوب هنا:** ما هو موقف الوهابية من هذه العقيدة المسطورة في الكتاب والسنة؟!.

لقد كشف الوهابية عن عقيدتهم في الصالحين، وموقفهم منهم بكل صراحة وبوضوح لا غبار عليه، ويمكن إجمال ذلك فيما يلي:

ا جاء فى كتاب التوحيد<sup>(۱)</sup> طبعة ١٤٠٤ هـ للرئاسة العامة للإفتاء والدعوة والإرشاد ص ٧٦، ٧٧: [ أول شرك حدث على وجه الأرض كان بشبهة الصالحين، وسبب ذلك كله

١) لمحمد بن عبد الوهاب.

مزج الحق بالباطل، فالأول محبة الصالحين، والثانى فعل أناس من أهل العلم والدين شيئاً أرادوا به خيراً فظن من بعدهم أنهم أرادوا به غيره).

الرد عليه: المعنى الخبيث لهذا الكلام هو صرف الناس عن محبة الصالحين، حتى يفقدوا القدوة، أما محبة مستر همفر رجل المخابرات الإنجليزية صديق مؤسس الوهابية فجائزة عنده، ومحبة جون سنت هارى فيلبى مستشار الملك عبد العزيز واجبة، والاستغاثة وطلب المدد من بوش رئيس أمريكا، وتاتشر رئيسة وزراء بريطانيا، وميتران رئيس فرنسا في حرب الخليج الثانية أيضاً جائزة ويثاب فاعلها عند مفتى الوهابية عبد العزيز ابن باز.

۲) جاء في كتاب (الأجوبة المكية في الرد على الرسالة النجدية)، وهي رسالة أملاها علماء مكة المعاصرون لابن عبد الوهاب في الرد على رسالته النجدية ص ٧٢:

قال النجدى: قال الله تعالى: ﴿إِن يَدْعُونَ مِن دُونِ هِ إِلاَّ اِنَاتاً وَإِن يَدْعُونَ مِن دُونِ هِ إِلاَّ اللهُ وَقَالَ لاَّتَّخذَنَّ مَن عَادِكَ نَصِيباً مَقْرُوضاً \* وَلأَضلَّنَهُمْ وَلأَمْنَينَّهُمْ وَلاَمُرنَّهُمْ فَلَيُبَتَّكُنَّ عَبَادِكَ نَصِيباً مَقْرُوضاً \* وَلأَضلَّنَهُمْ وَلأَمْنَينَّهُمْ وَلاَمُرنَنَّهُمْ فَلَيُبَتَّكُنَّ الذَّانَ الأَنْعَام وَلاَمُرنَّهُمْ فَلَيُعَيِّرُنَّ خَلْقَ اللَّه وَمَن يَتَّخذِ الشَّيْطَانَ وَلِياً مَن دُونِ اللَّه فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَاناً مُبيناً \* يَعِدُهُمْ وَيُمَنَيهِمْ وَمَا يَعِدُهُمُ

وثبت أن جعل الحيوان وجعل ذبحه وكذا جعل أى شئ كان نذراً أو صدقة لغير الله، وكذا التشريك لغير الله كأن يقول: نذراً لله ورسوله، أو صدقة إلى الله وإلى رسوله شرك من إضلال الشيطان، والشئ المجعول لغير الله حرام نجس.

الرد عليه: انظروا كيف فسر القرآن برأيه، فإن التفسير الصحيح المأثور عن الصحابة إلى هذا الوقت: أنهم ما يعبدون من دون الله إلا آلهة؛ فإنهم يسمون آلهتهم التي كانوا يعبدونها إناثاً، يقولون: أنثى بستى فلانة، فكيف تكون الآية بياناً لحال من قال: يا ستى خديجة، ولم يعتقدها إلهاً ولا يعبدها؟!.

و إن كان مجرد نداء الأنثى مراد الآية وكان شركاً من غير دخول اعتقاد ألوهيتها وعبادتها، فإذا ناديت أمك وأختك تكون مشركاً لأن الشرك إذا ثبت يعم الحى والميت. وما قال: (نذراً أو صدقة) فجرأة عظيمة، نعم النذر لغير الله حرام حيواناً كان المنذور أم لا، وأما الصدقة لغير الله فالكلام فيها سهو، ألم تسمع مذاهب أهل السنة أن الإنسان له أن يجعل ثواب عمله لغيره، واستدلوا بما روى أن النبى شخصحى بكبشين أملحين أحدهما عن نفسه والآخر عن أمته ممن أقر بوحدانية الله وشهد له بالبلاغ؟. (أخرجه ابن ماجة وعبد الرزاق وأبو داود والترمذي).

فقد جعل النبى ﷺ ثواب تضحيته إحدى السشاتين لأمته، وسيدنا على ضحى بكبشين وقال: أحدهما عن على والآخر عن رسول الله ﷺ، وقال: أمرنى بذلك - أو أوصانى - فلا أدعه. (رواه الإمام أحمد وأبو داود وابن أبى الدنيا والترمذي).

ألم تسمع أن سعد بن عبادة قال: قلت: يا رسول الله إن أمى ماتت فأى الصدقة أفضل؟ قال: (الماء) فحفر بئراً وقال: (هذه لأم سعد).

انظر أيها النجدى كيف سميت هذا شركاً وتدعى الإيمان!!.

وتحقيق النذر على ما فى الفقه أن النذر الشرعى، أى: إيجاب ما ليس بواجب على نفسه، بأن يقول: لله على كذا، أو يقول: إن قضى الله حاجتى فعلى كذا مختص بالله تعالى، حرام لغيره بأن يقول: يا فلان إن قضيت حاجتى فعلى لك كذا، فإن

المؤثر بالحقيقة والمتصرف في العالم بالاستقلال ليس إلا الله.

والشئ المنذور الحلال الطاهر في هذا النذر باق على حله وطهارته لا يصير حراماً ونجساً، وإن كان النذر حراماً فإن هذا النذر باطل لم ينعقد، وليس لقول الناذر المبطل فيه تأثير، وكما يخرج المنذور في النذر الصحيح من ملك المالك، لا يخرج في النذر الباطل بل هو باق على ملكه، ويجوز له التصرف فيه بأي وجه شاء أكل أو أنفق وهو كسائر مملوكاته، ويجوز أخذه بطريق الصدقة المبتدئة والهدية المنفصلة.

وإن كان النذر لله وذكر النبى والولى لبيان المصرف، أو بطريق التوسل بأن يقول: يا الله إن قضيت حاجتى أتصدق على خدام روضة فلان النبى أو الولى، أو أطعم الفقراء على بابه، أو يقول: يا الله إن قضيت حاجتى ببركة فلان له كذا، أى: أهدى لك ثواب صدقة يا نبى الله يا ولى الله ادع فى قضاء حاجتى من الله إن قضى حاجتى أهدى لك ثواب صدقة كذا، فالنذر فى هذه الصور كلها جائز.

وأما ما يقول هذا نذر النبى، هذا نذر الولى، فليس بنذر شرعى ولا داخلاً في النهى، وليس فيه معنى النذر الشرعى ما يهدى للأكابر يقال في العرف نذر، فهذا الجاهل لا يعرف معانى الألفاظ، ولا يميز بين المعانى اللغوية والشرعية والعرفية،

ويجترئ في الدين ويخترع.

يقول الشيخ أبو حامد بن مرزوق في كتابه (التوسل بالنبي وجهلة الوهابيين) ص ٨٤، ٥٥: (والنذر للولى الحي عند الشافعية صحيح يجب صرفه إليه ولا يجوز صرف شيئ منه لغيره، والنذر لولى ميت إن قصد الناذر الميت بطل نذره لأن الميت لا يملك، وإن قصد قربة أخرى كأولاده وخلفائه أو إطعام الفقراء الذين عند قبره أو غير ذلك من القرب صبح النذر ووجب صرفه فيما قصده الناذر، وإن لم يقصد شيئاً لم يصح نذره، إلا إن كانت عادة الناس في زمن الناذر ينذرون للميت ويريدون جهة مخصوصة وعلمها الناذر فينزل نذره عليها.

ونذر ما لا يهدى للكعبة كالدراهم والثياب والطعام لنبى أو ولى عند المالكية صحيح، فإن قصد الناذر الفقراء الملازمين للمحل أو للخدمة وجب عليه بعثه إليهم، وإن قصد به نفع الميت تصدق به حيث شاء، وإن لم يكن له قصد حمل على عادة موضع ذلك الولى، ونذر ما يهدى للكعبة بغير لفظ هدى وبدنة وكشاة وبقرة وجمل لولى يلزمه ولا يبعث له بل يذبحه بموضعه ويتصدق به على الفقراء ولا يأكل منه ولا يطعم غنياً، وله إيقاؤه حياً والتصدق عليهم بقدر لحمه ويفعل به ما يسشاء، وهذا إذا قصد به المساكين بلفظ أو نية، فإن قصد به نفسه

وعياله ونحوهم فلا يلزمه، ولا يضر في زيارة ولى استصحاب حيوان ليذبح هناك للتوسعة على أنفسهم وعلى فقراء المحل من غير نذر ولا تعيين.. والنذر للمخلوق عند الحنفية لا يصح، ومع هذا لم يقولوا بكفر من نذر له.. فجعل ابن عبد الوهاب النذر والذبح لغير الله من أنواع العبادة في رسالته (الأصول الثلاثة) جهل فادح) أ. ه..

") قال النجدى كما ورد فى كتاب الأجوبة المكية ص ٧٠: قال الله تعالى: ﴿وَجَعَلُوا اللّهِ مِمَّا ذَرَأَ مِنَ الحَرِثُ وَالأَنْعَامِ نَصِيباً قَالَ الله تعالى: ﴿وَجَعَلُوا اللّهِ مِمَّا ذَرَأَ مِنَ الحَرِثُ وَالأَنْعَامِ نَصِيباً فَقَالُوا هَذَا اللّه بِزَعْمِهمْ وَهَذَا الشّركَائِنَا فَمَا كَانَ لَلّهِ فَهُو يَصِلُ إِلَى شُركَائِهِمْ سَاءَ مَا يَصِلُ إِلَى شُركَائِهِمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾ (الأنعام: ١٣٦).. هكذا يفعل مشركو زماننا عرباً وعجماً فإنهم يجعلون شيئاً منها لله وشيئاً انبى وولى وإمام شريف ويكونون مشركين بهذه الشنيعة.

الرد عليه: إن المشركين قالوا: هذا لـشركائنا، والمـسلمون يقولون: لنبى وولى، هل القول بالنبى والولى أم القول بالشركاء يستلزم الشرك؟!.

ألم تسمع قول سعد بن عبادة: (هذه لأم سعد)، وقول رسول الله ﷺ: (إن من البر أن تصلى لهما مع صلاتك، وأن تصوم لهما مع صومك) (الحديث ذكره المحقق الكمال بن الهمام في

فتح القدير باب الحج نقلاً عن الإمام الدارقطني).

\$) قال النجدى في الكتاب السابق ص ٧٦: قال الله تعالى: المُوقَالُوا هَذِه أَنْعَامٌ وَحَرِثُ حَجْرٌ لاَّ يَطْعَمُهَا إِلاَّ مَان نَّ شَاءُ بِزَعْمِهِمْ وَأَنْعَامٌ حُرِّمَتْ ظُهُورُهَا وَأَنْعَامٌ لاَ يَذْكُرُونَ اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهَا افْرَاءً عَلَيْهِ سَيَجْزِيهِم بِمَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ (الأنعام: ١٣٨)، هذا افْتراءً عَلَيْهِ الناس في زماننا فإنهم يخصصون الآكلين في بيان ما عليه الناس في زماننا فإنهم يخصصون الآكلين في نذور هم وصدقاتهم ويحجرون بعضاً، كما لا يطعمون طعم الصدقة للحدَّاد – إمام للمسلمين باليمن – لغير من هو في سلسلة إرادته ويخصصونه لأولاده، ويجعلون بعض الأنعام لغير الله ويقولون هي يخصصونه لأولاده، ويجعلون بعض الأنعام لغير الله ويقولون هي هذه لمحمد وهذه لعلى ولا يذكرون اسم الله عليه ولا يقولون هي لله.

الرد عليه: معنى الآية أن المشركين قالوا: (هذه) إشارة إلى ما جعلوه لآلهتهم ﴿أنعام وحرث وحجر﴾ أى حرام ﴿لا يطعمها إلا من نشاء﴾ يعنى البحائر وأمثالها ﴿لا يذكرون اسم الله عليها﴾ في الذبح وإنما يذكرون اسم آلهتهم افتراء عليه بأن الله أمرهم بذلك ﴿سيجزيهم بما كانوا يفترون﴾.

فكيف يكون بياناً لحال من لم يعتقدوا الأنبياء والأولياء آلهة، ولم يجعلوا الأنعام والحرث لآلهتهم، ولم يقولوا: إن الله حرمها، ويذكرون اسم الله عليها في الذبح؟!.

أما تخصيص الآكلين في النذور وفي الصدقات فاختيار الناذر والمتصدق، والصدقة للميت تبلغه وتنفعه ويسر بها. فأكل محبه ومنتسبه يكون سبباً لمزيد سروره، فالتخصيص لهذا السبب أو لغيره من غير أن يقال إنه حكم الله تعالى لا يدخل في حكم الآية.

ألم تسمع ما قالت السيدة عائشة: (ما غرت من أحد من نساء النبى هم عرت من خديجة، وما رأيتها قط ولكن كان يكثر من ذكرها، وربما ذبح شاة ثم يقطعها أعضاء يبعثها في صدائق خديجة) (أخرجه الشيخان).

ه) قال النجدى فى الكتاب السابق ص ٧٨: عن ابن عمر قال: سمعت رسول الله في يقول: (من حلف بغير الله فقد أشرك)
 راوه الترمذى)، أنظروا كيف صرح النبى بشرك من حلف بغير الله، فكيف نقول بإيمان من يقول بأبى وأمى وبالنبى والولى، فالحالف بهم مشرك كالحالف باللات والعزى.

الرد عليه: أيها الجاهل كيف تقول ذلك وقد قال النبى اللهظ: (وأبيه) في الحديث الذي رواه مسلم والبخارى وأبو داود والنسائى والدارمى والإمام مالك: (أفلح وأبيه إن صدق).. ومعنى الحديث من حلف بغير الله على اعتقاده الغير إلهاً.

وفى المسألة تفصيل: إن حلف بغير الله على الاعتقاد يكفر، وعلى المودة لا يكفر ولكن لا يخلو من المعصية، وعلى العددة لا كفر ولا معصية، وقد خرج من بعض الصحابة بحضرته ولم ينكر عليه.

والحلف بالنبى الصحيح على مذهب إمامه ابن حنبل الذى يتغالى فيه فى غير هوى شيخه ابن تيمية الذى أصمه وأعماه، فاليمين بالنبى عند الإمام أحمد وأصحابه منعقدة يلزم الحانث فيها الكفارة، قالوا: لأنه شطر الإيمان، وقد أقسم الله به فى قوله تعالى: (العمرك إنهم لفى سكرتهم يعمهون) (الحجر: ٧٢)(١).

7) قال النجدى في الكتاب السابق ص ٧٨: عن جبير بن مطعم قال: أتى رسول الله العرابي فقال: جهدت الأنفس وجاع العيال وهلكت الأموال فاستسق الله لنا فإنا نستشفع بك على الله ونستشفع بالله عليك، فقال النبي: (سبحان الله) حتى عرف ذلك في وجوه أصحابه فقال: (ويحك إنه لا يستشفع بالله على أحد، شأن الله أعظم من ذلك، ويحك أتدرى ما الله إن عرشه على سمواته هكذا).. أنظروا كيف تغير حال النبي باستماع قول الأعرابي: إنا نستشفع بالله عليك، ولا يبالي

١) التوسل بالنبي وجهلة الوهابيين، لأبي حامد مرزوق ص ٩٠.

مشرکو زماننا شرکیاتهم وکفریاتهم، یقولون: یا محمد أغثنی شد. یا علی أدرکنی شد. یا عبد القادر أعطنی شد!.

الرد عليه: ألم تسمع قوله ﷺ: (من أحب لله وأبغض لله وأعطى لله ومنع لله فقد استكمل الإيمان) (رواه أبو داود والضياء المقدسى والسيوطى) وقوله ﷺ: (من استعاذ بالله فأعيذوه، ومن سأل بالله فأعطوه) (رواه أحمد وأبو داود والسيوطى).

ألا ترى الفرق بين نستشفع بالله عليك وبين أعطني لله؟!.

٧) كان ابن تيمية حاقداً على الصالحين، يحاول التقليل من شأنهم – وهو من السمات المميزة لشخصيته – فقد كان كثير السب لابن عربى، والعفيف التلمسانى، والإمام الغزالى، والفخر الرازى، وكثير النيل والتهكم عليهم ويصفهم بأنهم فراخ الهنود واليونان.. وإذا ذكر العلامة ابن المطهر الحلى، يقول: ابن المنجس.!

وإذا ذكر دبيران بفتح الدال صاحب المنطق، لا يقول إلا: دُبيران بضم الدال. [انظر الوافي للصفدي ١٨ - ١٩] وقد دون ذلك من سماعه المباشر عن ابن تيمية في دروسه.

## أبو جهل وأبو لهب أفضل من المسلمين:

٨) جاء في كتاب (كيف نفهم التوحيد)، طبع الرئاسة العامة للإفتاء والدعوة بالرياض طبعة ١٤٠٨ – ١٩٨٧ ص ١٦: [أبو جهل وأبو لهب ومن على دينهم من المشركين، كانوا يؤمنون بالله ويوحدونه في الربوبية خالقاً ورازقاً، محيياً ومميتاً، ضاراً ونافعاً، لا يشركون به في ذلك شيئاً، عجيب وغريب أن يكون أبو جهل وأبو لهب أكثر توحيداً لله وأخلص إيماناً به، من المسلمين الذين يتوسلون بالأولياء والصالحين، ويستشفعون بهم إلى الله!! أبو جهل وأبو لهب أكثر توحيداً وأخلص إيماناً من هؤلاء المسلمين الذين يقولون: لا إلىه إلا الله محمد رسول الله](١)!!.

## الرد عليه: لا تعليق!!!.

٩) الوهابية يطعنون بسيدنا عمر بن عبد العزيز شهفيقولون: الغبار الذى دخل فى أنف فرس معاوية أفضل من عمر بن عبد العزيز بألف مرة. [ انظر كتابهم إطلاق الأعنة ص ١٦، ومجلتهم نداء الإسلام العدد الخامس جمادى الآخرة 1٤١٥ هـ].

١) تأليف محمد أحمد باشميل.

#### الرد عليهم: لا تعليق!!

١٠) الوهابية يقولون: عن عقيدة الأزهر إنها عقيدة شركية،
 والأزهر يخرج عاهات.. كما في مجلتهم الذكري.

الرد عليهم: إن الأزهر هو منارة الإسلام منذ أكثر من ألف عام، يشهد بذلك الحبيب والعدو، وما من بلد إسلامي إلا وللأزهر أياد بيضاء عليه، ولم يجرؤ مسلم على مدار التاريخ أن يهاجم الأزهر وخصوصاً في عقيدته، لأنها عقيدة حقة، فإن جاء الوهابيون اليوم ليطعنوا في عقيدة الأزهر فإنهم يصرحون بفكرهم اليهودي، وحقدهم على الإسلام، وهيهات هيهات أن تستطيع جامعة الوهابية – جامعة محمد بن سعود – أن تكون منافساً للأزهر مهما أرجفوا في المدينة، وبثوا سمومهم ضد الأزهر الشريف.

11) جاء فى جريدة (نداء الوطن) اليمنية يـوم ١٩٩٤/٩/٣ تحت عنوان: يهاجمون أضرحة أولياء عدن: [حتى أن أمواتنا المسلمين لم يسلموا منهم فقد دخلوا إلى اليمن ونبشوا القبور بالجرافات، وكانوا مزودين بالقاذفات الصاروخية والرشاشات].

تعليق: أين هذه القاذفات الصاروخية والرشاشات من اليهود الذين يقتلون أهل فلسطين ويدنسون المقدسات الإسلامية؟ وأين هذه القاذفات والرشاشات من الصليبيين وهم يبيدون إخواننا

المسلمين في أفغانستان والشيشان والعراق؟ وأين هذه القاذفات والرشاشات من الوثنيين الذين يقتلون إخواننا في كشمير؟ وما هي الفائدة التي ستعود على الإسلام من نبش قبور الأموات وهدم روضات الصالحين؟ وأين هؤلاء من قوله ﷺ: (اذكروا محاسن موتاكم)؟ فإذا كان مجرد الحديث عن الأموات لابد أن يكون حسناً.. فكيف بمن هتك حرمة الأموات – فضلاً عن الأولياء والصالحين – بزعم أنه موحد وغيور على السنة؟!!.

(۱۲) جاء في كتاب (عقيدة المؤمن) لكبير مرتزقة الوهابية (۱) ص ١٤٤ قوله: (إن دعاء الصالحين والاستغاثة بهم، والتوسل بجاههم لم يكن في دين الله تعالى قربة ولا عملاً صالحاً فيتوسل به أبداً، وإنما كان شركاً في عبادة الله محرماً، يخرج فاعله من الدين، ويوجب له الخلود في جهنم).

الرد عليه: قال ﷺ: (اللهم بحق السائلين عليك) (رواه ابن ماجة، والإمام أحمد، والطبراني، والبيهقي).

ففى هذا الحديث دليل على جواز التوسل بالأحياء والأموات، لأن لفظ السائلين جمع يشمل الأحياء والأموات، من كان حاضراً ومن كان غائباً، فظهر تلبيس هذا المرتزق وشيوخه ابن تيمية وابن عبد الوهاب، والحق في هذا الحديث هو الحرمة

١) أبو بكر الجزائرى.

والمنزلة والجاه قطعاً، أيكون يا عباد الله لكل مؤمن سائل حق وحرمة عند الله ولا يكون ذلك للصالحين فضلاً عن سيد الوجود ... إنها لا تعمى الأبصار.

(۱۳) جاء فى كتاب (فتح المجيد شرح كتاب التوحيد) (۱)، علق عليه كبير سدنة الوهابية الهمفرية (۲) ص ۲۱۵: [فكل من دعا نبياً أو ولياً من دون الله فقد اتخذه إلهاً، وضاهى النصارى غلوا فى شركهم، وضاهى اليهود فى تفريطهم.. فإن النصارى غلوا فى عيسى المنه واليهود عابوه وسبوه وتنقصوه، فالنصارى أفرطوا، واليهود فرطوا].

الرد عليه: لقد جهل هذا المتعالم سليل مؤسس الوهابية معنى الدعاء الوارد في القرآن في مواضع كقوله تعالى: ﴿ يَدْعُو لَمَ نَ ضَرُّهُ أَقْرَبُ مِن نَفْعِهِ ﴾ (الحج: ١٣)، وقوله: ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّ نَ يَدْعُو مِن دُونِ اللّهِ مَن لاَّ يَسْتَجِيبُ لَه ﴾ (الأحقاف: ٥)، ظنوا أن هذا الدعاء هو مجرد النداء، ولم يعلموا أن معناه العبادة التي هي غاية التذلل، فإن المفسرين قد أطبقوا على أن ذلك الدعاء هو عبادتهم لغير الله على هذا الوجه، ولم يفسره أحد من اللغويين والمفسرين بالنداء، لذلك صار هو لاء يكفرون من

١) تأليف عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ، حفيد محمد بن عبد الوهاب.

٢) عبد العزيز بن باز.

يقول: يا رسول الله، أو: يا أبا بكر، أو: يا على، أو: يا جيلانى، أو نحو هذا فى غير حالة حضورهم فى حياتهم وبعد وفاتهم، ظناً منهم أن هذا النداء هو عبادة لغير الله، هيهات هيهات، ألم يعلم هؤلاء أن القرآن والحديث لا يجوز تفسيرهما بما لا يوافق اللغة.

وماذا يقولون فيما رواه البخارى فى الأدب المفرد عن ابن عمر أنه خدرت رجله فقيل له: اذكر أحب الناس إليك، فقال: (يا محمد)، فهل يكفرونه لهذا النداء أم ماذا يفعلون؟

ومن شبه هؤلاء إيرادهم لحديث ابن حبان والترمذى: (الدعاء هو العبادة)، فالجواب أن معنى الحديث أن الدعاء الذى هو الرغبة إلى الله— كما عرف بذلك علماء اللغة الدعاء— من أعظم أنواع العبادة، بمعنى ما يتقرب به إلى الله، لأن الصلاة التى هى أفضل ما يتقرب به إلى الله بعد الإيمان مشتملة على الدعاء، فهذا من العبادة التى هى أحد إطلاقى لفظ العبادة في عرف أهل الشرع كإطلاقها على انتظار الفرج في قوله النظار الفرج عبادة) (أخرجه الترمذي والطبراني)، وهذا الإطلاق راجع إلى تعريف العبادة العام الذي هو غاية التذلل، لأن العبد لما يدعو الله تعالى راغباً إليه حيث إنه خالق المنفعة والمضرة، فقد تذلل له غابة التذلل.

## الوهابية يكفرون شيوخهم

1) تتكر الوهابية أن ينفع الأموات غيرهم، وزعيمهم النجدى ابن عبد الوهاب ذكر في كتاب (أحكام تمني الموت) ص ٥٥ خلاف ما يدعونه، وأثبت نفع بعض الأموات لبعض الأحياء، وذكر في ص ٧٥ ما نصه: [ أخرج سعيد الزنجاني عن أبي هريرة مرفوعاً - أي إلى النبي النبي النبي التكاثر المقابر ثم قرأ فاتحة الكتاب و (قل هو الله أحد) و (ألهاكم التكاثر) ثم قال: إني جعلت ثواب ما قرأت لأهل المقابر من المؤمنين والمؤمنات، كانوا شفعاء له إلى الله تعالى].

ويستمر الوهابيون في تخبطهم حيث ينكرون على من وقف عند قبر المسلم ليقرأ سورة يس، عاملاً بقول رسول الله على (اقرأوا يس على موتاكم)، فإن كانوا على حق فماذا يقولون في زعيمهم النجدى حين قال ص ٧٥ من الكتاب السابق ما نصه: [وأخرج عبد العزيز صاحب الخلال بسنده عن أنس مرفوعاً: (من دخل المقابر فقرأ سورة يس، خفف الله عنهم وكان له بعدد من فيها حسنات)؟..

## إنكم أيها الوهابيون المتمسلفون أمام أمرين:

أ - إما أن تحكموا على أنفسكم بالجهل والضلال ومخالفة
 القرآن والسنة والأمة.

ب - وإما أن تحكموا بذلك على شيخكم النجدى.

ويواصل الوهابيون إظهار جهلهم المركب فيقول أحدهم (۱) في ص ٧٤ من كتابه (فتاوى مهمة لعموم الأمة): [ القراءة على القبور غير مشروعة وهي بدعة (أي ضلالة)] أما ابن القيم شيخهم وتلميذ إمامهم ابن تيمية فيقول في رسالته (مشروعية زيارة القبور) ص ١٧ ما نصه: (وقد ذكر عن جماعة من السلف أنهم أوصوا بأن يقرأ عند قبورهم وقت الدفن).

فهل يكفر الوهابية شيخهم على ذلك أم يعترفون بجهلهم وضلالهم؟!.. وماذا يقولون فيما ذكره ابن القيم: أن سيدنا عبد الله بن عمر أمر أن يقرأ عند قبره سورة البقرة؟!.

وماذا يقولون في كلام الشوكاني في كتابه (تحفة الــذاكرين) ص ٥٩ طبعة دار الكتب العلمية: [ إن من أماكن إجابة الــدعاء قبور الأنبياء وقبور الصالحين، ووجه ذلك مزيد الشرف ونزول البركة، وقد قدمنا – الكلام للشوكاني – أنها تسرى ببركة المكان على الداعي كما تسرى ببركة الصالحين الذاكرين الله على من دخل فيهم ممن هو ليس منهم كما يفيده قوله ﷺ: هــم القــوم لا يشقى جليسهم؟].

١) محمد بن صالح العثيمين.

## عاشراً: شغل الأمة الإسلامية بفروع لتضييع الأصول

على نهج ابن عبد الوهاب الفاسد تسير الوهابية اليوم، بل وأصبح عداؤهم للأمة الإسلامية واضحاً وصريحاً، ونلمس ذلك في الكتيب الذي ألفه مفتى الوهابية (١) وتابعه (٢) بعنوان: (فتاوى مهمة لعموم الأمة) هذا الكتاب يقسم المسلمين إلى ثلاث طوائف: كافر، ومشرك، ومبتدع.

فالمشرك: من يحلف بغير الله حتى ولو كان بالنبى ، وكذلك من يزور روضات الأولياء والصالحين، ويتوسل بهم أو بالنبى ، ومن يدعو عند روضاتهم يعتبر عابدا لغير الله وهو شرك أكبر، ولا يجوز زيارة روضة النبى ، بل يجوز زيارة مسجده، ويحرم تعليق الصور بالمنازل وغيرها، ويحرم زيارة النساء للقبور.

والكافر: الشيعة، الذين يبلغ عددهم أربعمائة مليون مسلم-في نظر الشيخين<sup>(٦)</sup> - رافضة، والرافضة كفار. والمرأة المتزوجة وزوجها لا يصلي- يستوى التهاون مع إنكار

١) عبد العزيز بن باز.

٢) محمد بن صالح العثيمين.

١) ابن باز والعثيمين.

الصلاة - ينفسخ نكاحها لأنها صارت أجنبية عنه، ويجب عليها أن تذهب إلى أهلها حتى ولو كانت ذات أو لاد منه، لأن زوجها كفر بعد إسلامه، ولا حق للزوج الكافر في حضانة المسلم، وإن صلى زوجها عادت إليه مادامت في العدة، وإن مرت العدة تعود إليه إن شاءت بعقد جديد.

والمبتدع: من يبنى المساجد على القبور، وكذلك القباب على القبور، ومن يقرأ القرآن عندها، والمحتفل بالموالد الإحياء ذكرى الصالحين، وكذلك من يحتفل بالمولد النبوى الشريف، أو بليلة القدر، أو ليلة الإسراء والمعراج، أو ليلة النصف من شعبان.

وعلى هذا التقسيم: لن يفلت مسلم واحد من الشرك أو الكفر أو البدعة.

فإلى متى هذا العبث بالدين وتشتيت الأمة الإسلامية؟.

- ولماذا تصدر مثل هذه الكتب في هذا الوقت الذي نحن في أمس الحاجة إلى الوحدة ولم الشمل الإسلامي لمواجهة هذه الحملة الشرسة ضد الإسلام والمسلمين؟.

- هل هز مشاعر شيوخ الوهابية وأمرائهم ما جرى لبيت المقدس وفلسطين، ولمسلمى البوسنة والهرسك والشيشان وأفغانستان ولبنان والعراق، كما هزهم روضة سيد الشهداء

حمزة بن عبد المطلب الذي كان الصحابة يزورونه ويصلون عنده؟!.

- أم أثارهم التسلط الأمريكي على منابع النفط في بلادنا الإسلامية، كما أثارهم روضة ريحانة الرسول الحسين بن على الذي كان الصالحون يشدون الرحال لزيارته وحتى في زمن الإمام أحمد بن حنبل كما نقله ابن تيمية؟!.

- وهل أثارهم الحصار المفروض على ليبيا والسودان والعراق بلا حجة وبلا أدنى ذريعة يمكن قبولها، كما أثارهم ما وجدوه من هدايا علقت عند روضة الرسول الأكرم شفسرة ها؟!.

إنها لمن دواعى الأسى أن تنفق كل هذه الأوقات والجهود والأموال والطاقات الفكرية فى الخوض فى سفاسف الأمور، وتوافه الكلام، التى لا ينشد لها إلا الجهلة والغوغاء والعاطلون من الناس.. وإليك بعض الأمثلة التى شغلوا أنفسهم بها:

- جاء فى كتاب التوحيد على طريقة السؤال والجواب (١)، نشر رابطة العالم الإسلامى (الوهابية)، مؤسسة مكة للطباعة والإعلام ص ٧٩:

١) تأليف محمد المرزوقي بن عبد المؤمن.

# س: ما حكم أهل الطرق، هل هم من أولياء الـرحمن أم من أولياء الشيطان؟.

ج: بل هم من أولياء الشيطان.

#### س: ولم قلت ذلك؟

ج: لأنهم خالفوا الله وخالفوا رسوله ﷺ الذي طاعته طاعة لله
 ومخالفته مخالفة لله.

وجاء في الكتاب السابق ص ١١٩ ، ١٢٢، ١٣٨:

#### س: ما حكم حالق اللحية؟

ج: حالق اللحية منافق فاسق خارج عن طاعة الله وطاعة رسوله ، والفاعل والمفعول في ذلك سواء، الفاعل الحالق، والمفعول المحلوق له.

## س: هل تجوز إمامته أم لا؟

ج: لا تجوز إمامته ولا شهادته ولا صحبته خليلا لك، لقول الرسول : (المرء مع من أحب)، وإذا قدمته إماما لك فقد عظمته و تعظيمه لا بجوز.

## س: هل يجوز أن يكون حالق اللحية مؤذنا أم لا؟

ج: كما لا تجوز إمامته كذلك لا يجوز كونه مؤذنا.

#### س: ولم لا يجوز ذلك؟.

ج: لأنه خائن، والخيانة نقض ما جعل عليه أمينا سواء في أمور الدين أو الدنيا.

- وجاء في الكتاب السابق ص ١٤٠:

## س: ما حكم من يترك الشوارب ولا يقصها؟

ج: إنه مخالف لله ولرسوله الله مثل حالق اللحية في جميع ما قدمناه فيه.

### س: وهل تجوز إمامته أم لا؟

ج: لا تجوز إمامته و لا شهادته و لا صحبته لغير ضرورة شرعية.

#### س: ولم قلت ذلك؟

ج: لأنه عاص لله ولرسوله ﷺ عصيانا ظاهرا لا شبهة فيه ولا إشكال.

#### \* \* \*

إن الذي جعل الوهابية يجدون شعلهم الشاغل في هذه المواضع عدة أمور كلها تصدق عليهم:

منها: الضحالة الفكرية وضيق الأفق.. فهم لا يحسنون شيئا

إلا هذا النوع من الكلام، ولا تستوعب أذهانهم سوى هذا المدى من التفكير.

ومنها: العجز عن فهم الحياة وعن مواكبة العصر.. فهم عاجزون تماما عن التقدم في البحوث الدينية والعلمية والاجتماعية تقدما مقبولا في هذا العصر الحديث، فينكبون على الكلام البالي والمهترئ، فيبالغون في تعظيمه وتقديسه لكي يجدوا لأنفسهم منفذا يطلون منه على هذا العالم المتقدم.. وياليتهم نجحوا في تقديم المعلومات والأحكام الشرعية الصحيحة للناس، إذ ليس من شروط الإمامة أو السهادة أو الأذان أو الصحبة في الإسلام إطلاق اللحية أو قص الشارب.. ولو كانوا صادقين فليأتوا لنا ببينة، وإن كانوا منصفين فليقر أوا شروط الإمامة والأذان والشهادة والصحبة وسوف ينقلب إليهم البصر خاسئا وهو حسير.

ومنها: ضيق صدورهم وامتلاء قلوبهم بالحقد وكراهية الخير وحب الشر لهذه الأمة.. فمن تتبع لهجاتهم ونبراتهم المتشنجة والمتوترة، وإنشدادهم انشدادا في غير محله، وتهورهم في الخطاب، لمس فيهم الضحالة وضيق الأفق والحقد والبغض والهمجية والتخلف بكل معانيها.

ومنها: موالاتهم الصريحة والعلنية لأعداء الإسلام.. وهذا

موضوع لا يحتاج إلى بيان، وليس هو بخاف على أحد، فليس بين فئات المسلمين من يدين بالولاء للصليبية والصهيونية كما يدين لهم الوهابية، واقرأ فتاواهم. وأفعالهم العملية تؤكد ذلك، فهم يخضعون لهم، ويتقربون إليهم، ويدافعون عن عملائهم الخونة، وما يزال هذا هو دينهم الذي لا يرتضون له بدلا، وليس أدل على ذلك من وجود قوات صليبية وصهيونية في منطقة حفر الباطن ببلد الوهابية.

إن وجودهم في بلاد الإسلام فتح ولا يزال يفتح الأبواب أمام الصهيونية والصليبية المعتدية لتنفذ كيف تشاء في الكيان الإسلامي، فتمزق وتتهب وتدمر وتحاصر وتبسط نفوذها، وهؤلاء يمهدون لها كل شئ ويساندون إخوانهم الخونة في كل مكان.

إنهم الجرثومة الخبيثة التى مهدت للغرب سابقا أن يررع إسرائيل اللقيطة فى قلب هذه الأمة.. وهم الذين ساندوا على الدوام جميع الأنظمة العميلة للغرب ووقفوا معها بوجه حركات التحرر الأبية.

وهم الجرثومة الخبيثة التي تمهد لتثبيت أقدام المعسكر الغربي في قلب العالم الإسلامي.. ولتثبيت إسرائيل اللقيطة حتى لا يفكر أحد في إزالتها.

وهم الأيادى اللعينة التى يحركها الغرب لمواجهة أهل الصلاح فى الأمة الإسلامية، ومساندة الأنظمة العميلة والمنافقة التى تتولى قمعهم بالنار والحديد.

هذه هى حقيقة ما أنجزه الوهابيون وما ينجزونه اليوم وما يدينون به لمستقبلهم!!.

إنهم يخشون الأمة الإسلامية كما تخشاها إسرائيل، لأن مصيرهم أصبح رهينا بمصير إسرائيل.

ولتوضيح عمالتهم للصهيونية والصليبية عليك بقراءة، البند الحادى عشر من التجديد الوهابي السعودي.

### الحادى عشر: الولاء التام للصهيونية والصليبية

ما أن يفتح المسلم عينيه إلا ويدرك أن الوهابية هم أول خدام الاستعمار الغربي في بلاد المسلمين.. وليس هذا فقط، بل إنك لو تتبعت تراث مؤسس الوهابية وقادة الوهابية من بعده فلا تجد أثرا لعمارة الأرض، وإقامة العدل، وإنصاف المظلوم، ومكافحة الفقر والجهل، ولا تجد فيه أثرا لتحسين وجه الحياة، وتحقيق التقدم العلمي والاقتصادي والجماعي، ولا أثرا للسلم والرخاء.

بل لا تجد فيه سوى تكفير المسلمين ورميهم بالشرك، و إيجاب قتالهم واستباحة دمائهم و أموالهم!!، إن كل الذي يشغلهم

هو وجود قبر هنا، ومسجد هناك، ورجل يقول: يا نبى الرحمة الشفع لى عند الله!!، هذا هو شغلهم الشاغل لا غير، وهذا هو همهم الوحيد الذى انطلقوا تحت غطائه يسفكون دماء المسلمين، ويستبيحون المحرمات، ويثيرون الفتن واحدة بعد الأخرى، ولا يهمهم بعد ذلك أن تكون بلاد المسلمين غرضا للأعداء من مشركين وكفار وملاحدة وصليبيين وصهاينة.

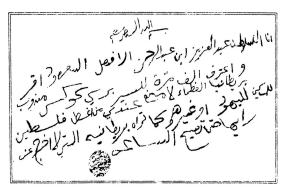
وموالاتهم الصريحة والعلنية لأعداء الإسلام لا تحتاج إلى بيان، وليس أدل على ذلك من وجود هذه القوات الهائلة للصليبية والصهيونية بشبه الجزيرة العربية.

لن نبعد بك كثيرا أيها القارئ الكريم إلى أيام تجنيد مستر همفر رجل المخابرات البريطاني لمحمد بن عبد الوهاب ليكون عميلهم الأول في بلاد الإسلام، ولا لبداية المؤامرة على الأمة بين محمد بن سعود ومحمد بن عبد الوهاب، ولكن سنبدأ حديثنا معك منذ بداية القرن العشرين، كما جاء في كتاب (بريطانيا وابن سعود) لمحمد على سعيد، ص ٢٢١- ٢٢٥، حيث قال المؤلف: (يمكننا تقسيم الفترة التي خضع فيها ابن سعود لبريطانيا على عدة مراحل):

1) المرحلة الأولى: وتمتد بين عامى (١٩٠١-١٩٣٣)، أى منذ استيلاء عبد العزيز على الرياض إلى أن وقع على تسليم

الامتياز النفطى إلى الشركات الأمريكية.. في هذه الفترة، كانت بريطانيا المسيطر الفعلى على ابن سعود، بل إن العلاقات بينه وبين الدول الأخرى كانت معدومة ، وإذا اتصل به أحد مسئولى الدول يبلغ بريطانيا على ذلك فورا، والأكثر من ذلك، رفضت بريطانيا السماح لعبد العزيز بإقامة علاقات مع الزعماء العرب، وخصوصا الزعماء الفلسطينيين.

وقد ذكر ناصر السعيد في كتابه (تاريخ آل سعود) ص ١٩٥١، أنه قبل وعد بلفور كتب الملك عبد العزيز اعترافا يجعل فلسطين وطنا لليهود يقول فيه: (أنا السلطان عبد العزيز بن عبد الرحمن الفيصل السعود، أقر وأعترف ألف مرة للسير برسى كوكس مندوب بريطانيا العظمى، لا مانع عندى من إعطاء فلسطين للمساكين اليهود أو غيرهم، كما ترى بريطانيا، التي لا أخرج عن رأيها حتى تصيح – تقوم – الساعة).



٢) المرحلة الثانية: وهي الفترة الواقعة بين عامى (١٩٣٣-١٩٣٩م)، أي في الفترة التي تلت توقيع امتياز النفط إلى ما قبل الحرب العالمية الثانية، ويمكننا تسمية هذه المرحلة (مرحلة الانفتاح النسبي الخاضع للسياسة البريطانية)، ففي هذه المرحلة ابتلبت بربطانيا ببعض المشاكل في مستعمر اتها، وبالـذات فـي فلسطين، فأوعزت إلى عبد العزيز أن يقوم بتهدئة الثورات في فلسطين، فكان له علاقات جيدة ببعض ملوك العرب و أمر ائهم وبعض الزعماء الفلسطينيين، ولم تتعد العلاقات الخارجية هذه الحدود إلا بالاستئذان من بربطانبا، وقد اعترف ابن سعود بهذه العمالة الواضحة لبريطانيا بقوله: (إنني منذ أن أوجدني الله، وصرت أسعى لاستعادة ملك آبائي وأجدادي، ما عرفت من الدول غير بريطانيا- وكانت صديقتي- رأيت منها ما سرتني، ورأت منى ما سرها، ولما نـشبت الحـرب أيـدت سياسـتها وسياسة حلفائها، وثوقا منى بأن ذلك في مصلحتي أولا، ومصلحة العرب جميعا ثانيا).

٣) المرحلة الثالثة: وهى فترة الحرب العالمية الثانية (بمرحلة (بمرحلة (بمرحلة الصراع) ففى هذه الأثناء دخلت بريطانيا الحرب ضد هتلر، فكانت بحاجة لدعم الحلفاء الأمريكيين الذين لم يتوانوا في ممارسة ضغوطهم لتثبيت مواقعهم في مملكة ابن سعود، وكان

ابن سعود على اتصال بالجانبين، ورغم أنه كان يميل إلى بريطانيا الصديقة التقليدية، إلا أن المعونات الاقتصادية الأمريكية، ودور شركات النفط الأمريكية رجمت جانب الأمريكان.

المرحلة الرابعة: وهى المرحلة التى أعقبت الحرب العالمية الثانية إلى اليوم، حيث أصبحت أمريكا المسيطر الفعلى على مجمل الأوضاع فى الجزيرة، وشرعت أمريكا بتصفية كل الأملاك البريطانية – بسبب أزمة بريطانيا الاقتصادية – واستلام زمام الأمور مكانها، أما عبد العزيز فإنه كان مع المنتصر القوى (أمريكا) إذ لا مجال للضعيف المتردى). أ.ه...

أن حماية أرض فلسطين ليس منصوصا عليها في القرآن لأنهم ليسوا من أهل الذمة!!.

وواصل أبناء عبد العزيز وأحف اده المسيرة، في خدمة المصالح الأمريكية والصهيونية، فحين اندلعت الانتفاضة الفلسطينية، وعقدت القمة العربية بلبنان في مارس ٢٠٠٢م، تقدم الأمير عبد الله بن عبد العزيز ولى العهد السعودي بمبادرة لحل الصراع الصهيوني الفلسطيني العربي الإسلمي، وذلك بتثبيت الكيان الصهيوني العنصري في مكانه مقابل الانسحاب إلى حدود ٤ يونيو ١٩٦٧م أي: الانسحاب من ٢١% فقط من أرض فلسطين، مقابل التطبيع الكامل معه، والاعتراف بوجوده، ووقف والجهاد المسلح لتحرير الأرض والمقدسات.

#### تغليف العمالة بالدين:

الوهابية ينوعون الوسائل والأساليب وفق ما ينسجم ومخططهم، ويلبسون أعداء الإسلام من الثياب ما يعينهم على إخفاء حقيقتهم، ويدفعهم تحت جنح الظلام باتجاه الهدف المنشود، فكثرت مؤلفاتهم ومنشوراتهم وفتاواهم الممولة بعملة العمالة، وبما تأباه النفوس الكريمة لما فيه من الضلال والفساد، وإليك جملة من هذه الفتاوى:

١) ذكرت مجلة (منار الهدى) في عددها (٣٠) الصادر في

ذى القعدة ١٤١٥هـ فتوى لابن باز مفتى السعودية السابق، يدعى فيها جواز الصلح الدائم بلا قيد و لا شرط مع اليهود، مما جعل شيمون بيريز رئيس الوزراء الصهيونى الأسبق يعلن تأييده للفتوى داعيا الناس إلى أن يحذو حذوه.

٢) أصدر ابن باز فتوى تجيز الاستعانة بالأمريكان وذيولهم لمحاربة المسلمين في العراق في حرب الخليج الثانية ١٩٩١م، بل ويعتبر ذلك واجبا.. وحتى الآن فإن هذه القوات ماز الت موجودة تعيث فسادا بجوار المقدسات الإسلامية، فقد نـشرت مجلة (الكفاح العربي) العدد (٩٤٢) السنة ٢٣ بتاريخ ١٩٩٦/٨/١٩م مقالا قالت فيه: (دعارة وشذوذ ومخدرات فيي القوات السعودية والأمريكية) وأضافت المجلة: (إن هناك تحقيقات تجرى داخل القوات المسلحة السعودية لمختلف الفئات بتهمة الفساد الأخلاقي داخل الجيش).. هذه القوات كانت تخرج من قواعدها لتضرب المسلمين في العراق عام ١٩٩١-١٩٩٨-حتى احتلتها العام ٢٠٠٣م، وتصرب المسلمين أيصا في، أفغانستان العام ٢٠٠٢م، حتى احتلتها بحجـة القـضاء علـي عميلهم أسامة بن لادن الوهابي الذي صنعه وموله ثالوث الــشر (الوهابي الصهيوني الصليبي) لقتل المسلمين في أفغانستان والسودان وغير هما. ") كانت الطامة الكبرى في الفتوى التي أصدرها ابن باز ونشرت في جريدة (المسلمون) السعودية العدد (٦٣١) الصادر في ٢٨ شوال ١٤١٧هـ الموافق ١٩٩٧/٣/٧م حيث ورد سؤال يقول: (البعض يضع ماله في البنوك الربوية ويأخذ فائدة على هذا المال، فهل يجوز أخذ هذه الفائدة وصرفها للأعمال الخيرية، لأنه لو لم يأخذها فسوف تذهب لليهود والنصارى ويستفيدون منها في محاربة الإسلام؟) فماذا كانت الإجابة؟!!.

قال الشيخ العميل بالحرف الواحد: (ليس له أن يأخذ الربا مطلقا، ولو قال إنه سيتصدق بها، ليس له أن يتعامل بالربا. نفس مباشرة العمل بالربا منكر، وإذا ذهبت إلى اليهود والنصارى فالإثم على من فعله وليس عليه هو).

ونلاحظ في هذه الفتوى: أنه لم يعترض على وضع الأموال في بنوك اليهود والنصارى، وحرم على فقراء المسلمين الاستفادة من الفائدة، وأحل لليهود والنصارى أخذ الفائدة، ووافق على محاربة اليهود والنصارى للمسلمين بفوائد أموال أغنياء المسلمين.

٤) نشرت مجلة (الحرس الوطنى) السعودية السنة ١٤ العدد (١٣٤) ربيع الآخر ١٤١٤هـ الموافق أكتوبر ١٩٩٣م ما يلى:
 (أفتى ناصر الألبانى بوجوب هجرة أهل فلسطين المقيمين فـــى

الأراضى المحتلة وترك ديارهم ووطنهم لليهود! وحجته في ذلك أن أهل فلسطين يتعرضون لللذي في دينهم وأعراضهم وأموالهم على يد إسرائيل، وأن الرسول هاجر من مكة وتركها للكفار).

ه) في شهر مايو ۲۰۰۱م أفتى عبد العزيز آل الشيخ مفتى السعودية الحالى بأن العمليات الاستشهادية التى يقوم بها الفلسطينيون نوعا من قتل النفس وليس الاستشهاد. وهذه الفتوى وسابقتها لا تحتاجان إلى تعليق لوضوح العمالة والخيانة للإسلام والمسلمين فيهما، خدمة لأسيادهم الصهاينة، وحرصا على حياتهم وراحتهم، في حين أنهم اعتبروا الوهابي الذي فجر نفسه في مسجد شيعي بباكستان شهيدا!!.

## الوهابية وحرب العراق:

بعد الحصار الصليبى الصهيونى على العراق منذ عام ١٩٩١م، والذى أدى إلى وفاة مليون ونصف المليون من شعبه المسلم، جاءت أمريكا وحلفاؤها بحاملات الطائرات والصواريخ والجنود لاحتلاله ٢٠٠٣م، ففتحت لهم الوهابية الجزيرة العربية، لتكون قاعدة الانطلاق لضرب العراق، وزعمت أمريكا أنها تريد الحرية لشعب العراق، وتدمير أسلحة الدمار الشامل التى لم يعثر عليها حتى الآن، والإطاحة بصدام حسين، وهى أسباب

تافهة، وأكاذيب مغلوطة، فلا وجود للحرية مع الاحتلال أو فرض نظام حكم عميل، أما صدام حسين فهو حامى حمى حزب البعث الذى أسسه ميشيل عفلق الصهيونى زوج ابنة جولدا مائير رئيسة وزراء إسرائيل السابقة، وصدام حسين نفسه وصل إلى الحكم بمعاونة CIA (المخابرات الأمريكية)، وصدام حسين طوال حكمه لم يقتل إلا المسلمين: ففى حرب العراق وإيران قتل مليون مسلم، وأهدر ألف مليار من الدولارات، وصدام حسين قتل الأكراد بأسلحة محرمة دوليا كتلك التى استخدمتها أمريكا فى ضرب العراق أخيرا، وحرضت أمريكا عن طريق سفيرتها بالعراق إبريل جلاسبى عميلها صدام على دخول الكويت كى تتخذ ذلك ذريعة لاحتلال منطقة الخليج بالتراضى، وبأجر مدفوع من أموال المسلمين وبأيدى الوهابية!!.

أما عن موقف السعودية من الحرب الدائرة الآن على العراق، فبدأت بالنصائح للعراق أن يوافق على عودة المفتشين (الجواسيس) لدراسة المواقع التي سيتم ضربها من قبل قوات تحالف الشيطان (الصليبي الصهيوني الوهابي)، ولما بدأت الحرب اتخذ وزير الخارجية السعودي سعود الفيصل عدة خطوات كما بلي:

١- أعلن أنه لو طالت الحرب ستتأثر العلاقات الأمريكية

السعودية، ولعله يريد الانتهاء من احتلال العراق سريعا.. ورفض استخدام سلاح البترول ضد الغرب بزعم أن النفط ليس سلاحا وليس دبابة.

۲- طالب صدام حسين بالتنحى حماية لشعب العراق، مما دعا طه يس رمضان نائب الرئيس العراقى أن يرد عليه قائلا:
 (إنك عار على العرب).

٣- بعد سقوط أربعة صواريخ على الأراضى السعودية، وافتضاح أمر المهلكة باستخدام أجوائها في ضرب العراق، طالب وزير الخارجية بوقف ضرب الصواريخ من الأجواء السعودية.

3- بعد اختفاء صدام (المتفق عليه مع شركائه الصهاينة والأمريكان)، عقد مؤتمراً لوزراء خارجية الدول المجاورة للعراق بالسعودية، وصرح وزير الخارجية السعودي أنهم اتفقوا على سرعة انسحاب قوات الاحتلال، مع إلزامها بضمان أمن العراق حتى يتم انتخاب حكومة عراقية، وهو مطلب يكرس الاحتلال الصليبي الصهيوني للعراق إلى ما شاء الله، وهو نفس الدور الذي قامت به الوهابية قديما مع فلسطين.

- قدم ولى العهد السعودى مبادرة بإرسال قـوات مـسلمة للعراق لتكون دروعاً بشرية لحماية القوات الأمريكية المحتلـة،

ويكون الصراع بين مسلم ومسلم.

#### تسخير الدين لخدمة العمالة:

وكررت الوهابية مواقفها القديمة بتسخير الدين لخدمة أسيادهم الصهاينة والصليبيين كما يلى:

- 1) بعد أن هاجم أحد المواطنين الكويتيين مجموعة من الجنود الأمريكان في الكويت، وقتلهم، سارعت الوهابية بإصدار فتوى تحرم الهجوم على غير المسلمين، وتعد ذلك جرائم لا يقرها الشرع (مجلة الوعى الإسلمي العدد (٤٤٩) محرم 1٤٢٤هـ الموافق مارس/ أبريل ٢٠٠٣م).
- ۲) في أو اخر شهر مارس ٢٠٠٣م والحرب على العراق على أشدها سارعت هيئة كبار العلماء بالسعودية بإصدار بيان تعارض فيه الدعوة إلى الجهاد ضد الغزاة في العراق، وأشارت الهيئة إلى أن أحد الطرفين المتحاربين لن يخرج منتصرا، ودعا البيان إلى الالتفاف حول قيادتهم (جريدة الوطن السعودية).
- ") ولما لم تجد الأمة شيئا تجاهد به سوى الدعاء على أعداء الإسلام، قال وزير الشؤون الإسلامية السعودى الشيخ صالح آل الشيخ: (إن الدعاء بعامة في صلاة الجمعة في المساجد على أهل الكتاب من النصارى واليهود هو من الاعتداء المنهى عنه ولا يجوز) (مجلة الوعى الإسلامي، العدد السابق).

وسنذكر ما هو أدهى، وهو محاولاتهم اليائسة في منع الدعاء على اليهود والنصارى، وإلجام الخطباء عن فعل ذلك، فقد صدر تعميم على كافة الخطباء والوعاظ بتاريخ ١٤٠٩/٥/١٣ هـ من وزارة الحج والأوقاف تحت رقم ٣٧١٩ وهذا نص منه ( .. لوحظ أن بعض الخطباء يضمنون خطبهم الدعاء والهلاك وما شابه ذلك على اليهود والنصارى وطوائف دينية أخرى، مع تسمية الدول بأسمائها، وليس هذا مما أرشدنا إليه القرآن الكريم!) هذه هي العقيدة التي ينادي بها الوهابية، عقيدة المحبة لأعداء الله والدفاع عنهم، وفي المقابل تقتيل المسلمين والحض على سفك دمائهم حتى في بيت الله الحرام، وقام خطباء الوهابية المخلصون ساعة الهجوم الصليبي على أهل العراق، فصدع الخطباء بالدعاء بالنصر لمن أسموهم جند الله، وليس ذلك بالجديد عليهم فقد أرسل أمير الوهابية في نجد ببرقية إلى المندوب البريطاني السير برسي كوكس بمناسبة احتلال الإنجليز للبصرة البريطاني المسلمين قال فيها:

(سيدي برسي كوكس مندوب بريطانيا العظمى دام عزها.. دخول جيوشكم الإنجليزية العظيمة للعراق نصس مبين للمسلمين، وعزّ مكين لنا.. عبوديتنا وخدمتنا لبريطانيا العظمى، وولاؤنا لكم إلى الأبد).

٤) لما بدأ الشعب العراقي يفيق من صدمة الاحتلال
 وخرجت الشعارات تهتف: (لا سنية ولا شيعية.. إسلمية

إسلامية) سارعت الوهابية بإشاعة تكفير الشيعة وإبراز الفتاوى المدموغة بالعمالة لتأييد ذلك، مما دعا الدكتور أحمد القبيسى فى خطبة الجمعة يوم ٢٠٠٣/٤/١٨م بمسجد الإمام أبى حنيفة النعمان ببغداد إلى الرد على هذه الفتاوى، وتأكيد الأخوة بين الشيعة والسنة.

ه) ذكر الشيخ عبد المحسن بن ناصر العبيكان الوهابي في سبتمبر ٢٠٠٤م في قناة mbc الوهابية في برنامج (الحوار الغائب) أن ما يحدث في العراق ليس بجهاد بل هو فوضي تقتل الأطفال والمسلمين، وطالب بأن نصبر على بالاء الأمريكان لأننا مستضعفون، حتى نقوى بعد مدة فنحاربهم، ونبه إلى أن بيننا وبينهم مواثيق، والإسلام أمرنا باحترامها، وأن نعاملهم بما عامل رسول الله ﷺ مشركي قريش (العفو).

ورفض الذهاب إلى العراق لحرب الأمريكان لعدم موافقة الحكام، وأن من يفعل ذلك يلقى بيده فى التهلكة، حتى وإن كان هؤلاء الحكام عملاء لأمريكا، أو هى التى عينتهم، فيجب أن نطيعهم مهما كان من أمرهم!!.

هذه هى بعض الفتاوى التى صدرت عن الوهابية وآل سعود لمصلحة الصهيونية والصليبية ضد الأمة الإسلامية.. فهل زالت الغشاوة عن أعين المخدوعين؟ أم يحتاجون إلى المزيد؟!!.

يقول جون سنت هاري فيلبي مستشار الملك عبد العزيز في مذكراته: (عندما قررت الذهاب إلى الحجاز في مهمة حج لقضاء حاجة، حملني بن جوريون رسالة إلى عبد العزيز آل سعود نصها: (يا صاحب الجلالة.. يا أخي في الله والوطن، إن مبلغ العشرين ألف جنيه إسترليني ما هو إلا إعانة منا لدعمك فيما تحتاج إليه في تصريف شؤون ملكك الجديد في هذه المملكة الشاسعة المباركة، وإنى أحب أن أؤكد لك :أنه ليس في هذا المبلغ ذرة من الحرام، فكله من تبرعات يهود بريطانيا وأوروبا الذبن قد دعموك لدى الحكومة البربطانية في السمايق ضد ابن الرشيد وكافة خصومك، وجعلت بريطانيا تصحى بصديقها السابق حسين لأجلك، لكونه رفض حتى إعطاء قطعة من فلسطين لليهود الذين شردوا في العالم) وقد استفسر مني عبد العزيز عن بعض العبارات الواردة، فأفهمته أن اليهود هم حكام بريطانيا بالفعل، إنهم الحكم والسلطة والصحافة والمخابرات ولهم النفوذ الأقوى وكانوا وراء دعمك، وكانوا ووراء الاستمرار في صرف مرتبك حتى الآن عن طريق المكتب الهندي، كما كانوا في السابق وراء قطع المرتب الاختبارك هل ترفض أو لا ترفض التوقيع بإعطاء فلسطين لليهود). وقد حملني عبد العزيز رسالة إلى ابن جوريون هذا نصها: (الأخ بن جوريون، إننا لن ننسى فضل أمنا وأبونا

بريطانيا العظمى، كما لم ننس فضل أبناء عمنا اليهود فى دعمنا وفى مقدمتهم السير بيرسى كوكس، وندعوا الله أن يحقق لنا أقصى ما نريده، ونعمل من أجله، لتمكين هولاء اليهود المساكين المشردين فى أنحاء العالم لتحقيق ما يريدون من مستقر لهم يكفيهم هذا العناء).

هذه هي الحقيقة المرّة يا أبناء المسلمين الذين غررت بهم الدعوة الوهابية، وضربت عليهم حجاباً مظلماً من التعتيم، كي لا يطلع أحدهم على شيء من كتب المسلمين التي تخالف النهج الوهابي، وإذا وجدوا أن لا محيص من دخول كتاب من أمهات كتب المسلمين، فإنهم يعمدون إلى إعادة طباعته فيحذفون ويحرفون بما يناسب أهواءهم.

نعم لقد حاول البعض مخالفة ذلك التعميم القاضي بعدم شتم النصارى واليهود ودولهم، ولكنهم تعرصوا للأذى والتعنيب، بل ولقد تعرض للأذى حتى من يسبُ الشيوعية، فلقد تعرض صاحب كتاب (السيوف الباترة على إلحاد الشيوعية الكافرة) للأذى لا لشيء إلا لأنه كتب هذا الكتاب، مع أنه من المخلصين للفكر الوهابي التيمي، وكتابه ما يزال مصادرا، ولا يتردد أهل الفتوى من أئمة هذه النحلة الحشوية كابن باز و أتباعه من رمي كلِّ مخالف له بالبدعة و الفسوق من الدين.

فهل ما يزال بعضنا يستغرب لماذا يحرق الوهابية كتب المسلمين؟!.

## الملف الأسود لذيول الوهابية في قتل المسلمين:

سجل القرآن الكريم على اليهود في كثير من آيات قتاهم الأنبياء، والذين يأمرون بالقسط من الناس. فقال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ بِغَيْرِ حَقِّ وَيَقْتُلُونَ الَّذِينَ يَأْمُرُونَ بِالْقِسْطِ مِنَ النَّاسِ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ (آل عمران: يَأْمُرُونَ بِالْقِسْطِ مِنَ النَّاسِ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ (آل عمران: 1).

وكتابهم التوراة طافح بجرائمهم وشرورهم التى ارتكبوها فى حق البشرية من قتل وسلب وسبى وحرق و إبادة.

والذي يتتبع التاريخ في جميع مراحله، يجد أن رذيلة القتل والاغتيال طبيعة عند اليهود في كل عصورهم، ومن يستعيد التاريخ القريب والبعيد، يدفعه إلى ذلك أنين الجرحي، وحزن الثكالي، ورائحة الدماء.. يتأكد من أن الإرهاب والإجرام صفة صهيونية، حتى قبل تأسيس الكيان الصهيوني في فلسطين. فالصهاينة يترجمون وصايا كتابهم (المقدس) على حساب العرب والمسلمين كما قال موشى ديان. وذلك يكون عبر المجازر الوحشية وحرب الإبادة. ولكن الشيء العجيب أن يتوافق فعل ذيول الوهابية في القتل وسفك الدماء والسرقة والنهب والسبى والحرق مع أفعال اليهود، حيث يحذون حذوهم حذو النعل بالنعل ١٠٠ و إليك تفصيل هذا الأمر الخطير:

#### ١-تدمير القرى:

- إذا كان اليهود قد قاموا بالهجوم على قرية سعسع الفلسطينية ليل ١٩٤٨/٢/١٤م ونسفوا ٢٠ منز لا على سكانها، ودمروا قرى الجودرة، وخصاص، وفعليا الجيدة، وهديبا، ودير أبو سعيد في ٢٠/١٠/١٩م، وأبادوا سكانها عن بكرة أبيهم.

- فإن المتمسلفة ذيول الوهابية قتلة المسلمين قاموا يوم الخميس ١٩٩٥/٨/١٧م في الجزائر بمحاولة تدمير قرية صغيرة باستخدام البلدوزرات والشاحنات الضخمة بدعوى تعاونها مع قوات الأمن ٠

وقاموا يوم الخميس ١٠/١٠/١٩٩٦م بقتل ٣٨ مدنياً في ليلة واحدة في منطقة الحيران قرب الأغواط جنوب الجزائر، حيث نصبوا حاجزاً عند تقاطع طرق، وأوقفوا جميع السيارات التي مرت، وقتلوا ركابها بالرصاص أو بالسلاح الأبيض.

وفى يوم السبت ١٩٩٦/١١/٢ م قام عـشرون مـن ذيـول الوهابية بالجزائر بالهجوم على قرية دواودة غربـى العاصـمة مستخدمين السلاح الأبيض، واستمرت المذبحة ثلاث سـاعات، واستهدفت إحدى العائلات الكبيرة، حيث تم ذبح عشر سـيدات وثلاثة أطفال، بعد أن جمع هؤلاء القتلة الـضحايا فـى غرفـة واحدة قبل ذبحهم واحداً تلو الآخر ٠٠ وسط صـراخ الأطفـال

وتوسل النساء.

وعندما دخلت حركة طالبان الوهابية منطقة مـزار شـريف بأفغانستان التى تقطنها أغلبية شيعية عام ١٩٩٨م قاموا بمجزرة بشعة راح ضحيتها ٢٠٠٠ شخص مسلم، من بينهم عدد كبير من النساء والأطفال، وفى خرق لكافة المواثيق والأعراف قتلوا تسعة من الدبلوماسيين الإيرانيين المسلمين.

## ٢-الفخاخ الغادرة:

- إذا كان اليهود قد استعملوا في القضاء على خصومهم أخس أنواع الغدر والنذالة، فهم لا يواجهون أعداءهم في وضح النهار، وإنما يرتكبون بعض جرائمهم عن طريق الخيانة والخديعة.. من ذلك أنهم في مارس سنة ١٩٦٣م أرسلوا طرداً من المتفجرات إلى ستة من الخبراء الألمان في القاهرة، فقتلوا جميعاً.

- فإن ذيول الوهابية المتمسلفة قتلة المسلمين قاموا في شهر فبراير ١٩٩٥م بوضع سيارة مفخفة أمام مركز شرطة جزائري، فانفجرت، وقتل ٦٨ مسلما وأصيب ٢٥٨ آخرون.

وذكرت مجلة منار الهدى فى عددها رقم (٦٩) أن الوهابية قتلوا مفتى داغستان محمد سعيد أبو بكروف وأخوه فى انفجار عبوة ناسفة فى العاصمة الداغستانية محج قلعة.. وكان المفتى

معروفا بمواقفه التي تنتقد الوهابيين في داغستان الواقعة على حدود الشيشان.

#### ٣- قتل تلاميذ المدارس:

- إذا كان الطيران اليهودى قد قام يوم ١٩٧٠/٤/٨م بقصف مدرسة بحر البقر فى محافظة الشرقية بمصر، فاستشهد ٥٦ طفلا.

- فإن المتمسلفة قد قاموا يوم الأحد ١٩٩٧/١٠/٥م بنصب كمين قرب قرية بوعنان القريبة من البليدة جنوب العاصمة الجزائر لـ ١٦ تلميذا- أعمارهم بين ١٦-١٥ سنة- وسائقهم وقتلوهم جميعاً، وكانوا قبلها بأسبوع قد ذبحوا ١١ مدرسة على مرأى من تلامذتهن في سيدى بولعباس في جنوب غرب البلاد،

وإذا كانوا في الجزائر قتلوا التلاميذ والمدرسات، فإنهم في مصر قتلوا آباءهم خارج المدارس وذلك يوم ١٩٩٥/٦/٥ محيث قام هؤلاء المجرمون بفتح نيران بنادقهم الآلية على المواطنين الأبرياء العزل في قرية تندة مركز ملوى محافظة المنيا، وهم ينتظرون خروج أبنائهم من المدرسة عقب أداء امتحاناتهم في الشهادة الإعدادية، حيث قتلوا (٩) أشخاص من بينهم طفل في الثالثة من عمره.

#### ٤- قتل المصلين في المساجد:

- إذا كان اليهود قد شنوا هجوما بالدبابات على بلدة الدوايمة الفلسطينية في ٢٦/١٠/٢٠م فقتلوا حوالى ٧٥ مـصلياً فـى مسجدها، ثم تعقبوا المدنيين في منازلهم حتى وصـل مجمـوع الضحايا إلى ٥٨٠ شهيداً، قتلوا بوحشية لا توصف بهدف حمل الفلسطينيين على الفرار من بلادهم،

كما قام حرس الحدود في أكتوبر ١٩٩٠م بإطلاق الرصاص على المصلين بالمسجد الأقصى فاستشهد أكثر من ٢١مـسلماً، وجرح حوالى ١٥٠، واعتقل ١٧٠ شخصاً داخل وخارج الحرم، وقد عمل حرس الحدود لمنع نقل الجرحى، ومنع وصول سيارات الإسعاف لمدة ٦ ساعات، وأصيب فيما بعد أطباء وممرضون حاولوا إسعاف الجرحى.

- فإن الوهابية المتمسلفة قتاة المسلمين قاموا يوم السبت ١٩٥/١٠/٢١م بمجزرة بشعة أثناء صلاة الجمعة بمسجد بلدة جبا بمنطقة بيشة السعودية، حيث لقى ستة أشخاص مصرعهم وأصيب مائة شخص وواحد.

وفى يوم الجمعة ١٩٩٦/٦/٢ م ألقوا قنبلة على المصلين فى بلدة بركة الجزائرية أثناء أداء المصلين لصلاة المغرب، فقتلوا مالا يقل عن سنة أشخاص.

وفى يوم السبت ١٩٩٨/٨/١٥م قتلوا الشيخ المصرى محمد صلاح عبد المطلب إمام المسجد الحسينى فى مدينة صنعاء باليمن، لأنه فضح أساليبهم، وبدلا من أن يردوا الحجة بمثلها قام أحدهم بطعنه بخنجر فأرداه قتيلاً.

#### ٥- قتل المصلين في رمضان:

- إذا كان اليهود قاموا يوم ١٩٩٤/٢/٢٥ مباطلاق القنابل اليدوية وطلقات الرصاص في جنبات الحرم الإبراهيمي الشريف في الخليل، فاخترقت شظايا القنابل والرصاص رؤوس المصلين ورقابهم وظهورهم وهم يؤدون صلاة الفجر في يوم الجمعة من شهر رمضان، لتصيب أكثر من (٣٥٠) بين شهيد وجريح في أقل من (١٠) دقائق.

وقيل يومها: إن منفذ العملية رجل واحد هو الطبيب باروخ جولد شتاين، فيما ساعده آخرون في تعبئة الذخيرة..وفي الخارج أطلق الجيش الإسرائيلي النار على من حاول الهرب من المسجد، ومنعوا السكان من الوصول لإنقاذ الجرح، وأطلقوا النار على الداخلين للتبرع بالدم.

- فإن الوهابية المتمسلفة قتلة المسلمين قاموا في رمضان الا ١٤١هـ بإخراج المسلمين في قرية جزائرية أثناء صلاة التراويح، وكان عددهم (٣٥) مصلياً وذبحوهم أمام المسجد،

وقتلوا شيخاً كبيراً في الثمانين من عمره لأنه قال: إن هذا إجرام، بعد أن أنزلوه من على المنبر وهو يخطب الجمعة، وبلغ إجمالي القتلي الجزائريين في شهر رمضان عام ١٤١٧هـمن عمليات عربات مفخخة أكثر من ٤٠٠ شخص مسلم (جريدة المسلمون الوهابية ٩٥/٥/٩٩).

وفى مساء أول ليلة من رمضان ١٤١٨هـ بلغت المذابح ذروتها حيث تم قتل ٤١٦ قروياً جزائرياً، منهم كثير من النساء والأطفال ذبحوا، وتم التمثيل بجثثهم بشكل بشع بالفؤوس والسيوف.

### ٦- السرقة والقتل:

- إذا كان اليهود يطبقون ما جاء في سفر يوشع- الإصحاح الثامن- العدد ٢٤-٢٨: [ولما أفرغ بنو إسرائيل من قتل جميع سكان (العي) في الصحراء ، وفي البرية حتى لحقوهم وسقطوا جميعهم بحد السيف عن آخرهم، رجع جميع إسرائيل إلى العي وضربوها بحد السيف\* وكان جملة من قتل في ذلك اليوم من رجل وامرأة اثنى عشر ألفاً جميع أهل العي\* ولم يرد يشوع يده التي مدها بالحربة حتى أبسل جميع سكان العي\* فأما البهائم وسلب تلك المدينة فغنمها إسرائيل لأنفسهم على حسب أمر الرب الذي أمر به يشوع وأحرق يشوع العي وجعلها تل ردم

إلى الأبد خراباً إلى هذا اليوم].

#### تعليق:

الغنيمة التى تتحدث عنها التوراة إنما هى سرقة وسلب لأن الغنائم لم تحل إلا لسيدنا محمد ﷺ كما جاء فى حديث صحيح: (وأحلت لى الغنائم ولم تحل لأحد من النبيين من قبلى).

- فإن الوهابية المتمسلفة قتلة المسلمين قاموا يـوم الثلاثـاء ١٩٩٦/٨/٦ م بالهجوم على بنك مصر فرع العيـاط وسـرقوا (٤٠٠) ألف جنيه مصرى، وقتلوا حارس الأمن بالبنـك عبـد الحميد نادى عبد المنعم، ويتموا أو لاده الستة، وناصر مصطفى عبد الحميد (مكوجى)، وصادق صديق (صاحب مصنع طوب) وسرقوا سيارته البيجو.

كما قاموا يوم الأحد ١٩٩٦/٨/١٨ م بسرقة محلات الذهب في مدينة طهطا محافظة سوهاج، بعد قتل كل من: مترى عطا عطية، وصفوت شفيق، وإصابة جورج عطا عطية، وعابدين ثابت محمد، والطفل برسوم ثروت، وقاموا بسرقة سيارة نصف نقل من سائقها أحمد الكشكي.

#### ٧- القبور الجماعية:

- إذا كانت وحدة الهاجاناه اليهودية دفنت ٢٤٥ جئة من النساء والأطفال والشيوخ والرجال في قبر جماعي بعد مذبحة

دير ياسين، فيما تقدر مصادر أخرى أن العدد ٣٦٠ جثة من أصل ٦١٠ هم سكان القرية.

- فإن الوهابية المتمسلفة قتلة المسلمين فعلوا ذلك أيضاً كما تذكر مجلة منار الهدى فى العدد (٧٤) أن السلطات الجزائرية عشرت على نحو أربعين جثة فى بئر مهجورة فى مدينة سيدى موسى الواقعة على مشارف العاصمة الجزائرية، بعد أن تعرضوا للاختطاف والتعذيب قبل اغتيالهم. وكذلك تم انتشال أشلاء نحو مائة وعشرة أشخاص فى منطقة مفتاح جنوبى غرب الجزائر فى قبر جماعى.

## ٨- تهجير السكان:

- إذا كان اليهود يقومون بجرائم بشعة من أجل طرد الفلسطينيين من أرضهم، وقد نجحوا في ذلك، حيث كان عدد السكان العرب سنة ١٩٤٨م داخل المنطقة التي احتلها اليهود من فلسطين ٣٠٠ ألف نسمة، وصلوا في سنة ١٩٦٤م إلى ٢٢٠ ألف نسمة، أي أنهم نقصوا ٨٠ ألف نسمة في ١٦ سنة.

- فإن الوهابية المتمسلفة قتلة المسلمين قاموا أيضاً بأعمال عنف واسعة النطاق فهاجر ٣٠ ألف جزائرى من المميزين فى شتى المجالات إلى أوروبا، وهم من خيرة شباب الجزائر من المثقفين والصحافيين والكوادر.. وذلك بخلاف حوالى مليون

جزائرى متفرقين فى أوروبا، يوجد فى فرنسا وحدها ٩٣٢ ألفاً. - صرب السفارات:

- إذا كان اليهود قد برعوا في ضرب السفارات بقصد الفتن والدسائس بين الدول، كان آخرها ضرب السفارتين الأمريكيتين في كينيا وتتزانيا عام ١٩٩٨م.
- فإن الوهابية المتمسلفة أيضاً قاموا بذلك، حيث كان أشهرها هو ضرب السفارة المصرية في باكستان عام ١٩٩٥م.

#### ١٠- اغتصاب المسلمات:

- إذا كان اليهود في فجر يوم ١٠/٤//١٩م، انقضت عصاباتهم على قرية دير ياسين، وراحت تذبح سكانها وتحرق البيوت وهم بها نيام، وكلما احتلوا منز لا فجروة بعد أن يهرب سكانه مذعورين طالبين النجاة لأطفالهم ونسائهم، وعنده كانت عصابات شتيرين والأرجون تصطادهم وتحصدهم في الطرقات، واستمرت العملية إلى ظهر ١٠/٤/١٩م. وعندما انتهت عملية تفجير القرية تم جمع من بقى حياً وقتل الرصاص.. بعد اغتصاب البنات الصغيرات، وبقر بطون النساء الحوامل بسكين الجزار، وقطع أيدى وآذان النساء لسرقة الأساور والأقراط الذهبية.. وطافوا بالأطفال والنساء وهم عرايا.. شوارع الأحياء اليهودية في مدينة القدس.

- فإن المتمسلفة قتلة المسلمين فعلوا ذلك أيضاً اقتداء بإمام التوحيد ابن عبد الوهاب وإمام الوحدة ابن سعود، حيث أباحا سبى المسلمة الحرة والتمتع بها، وهو زنا في شريعة الإسلام لأن الحرة المسلمة لا تسبى.. فقد نشرت جريدة الأخبار القاهرية يوم ٢/٢/٢٤ ٩٩م أنه بعد أن أصدر شريف قو سامى أمير الوهابية المتمسلفة في الجزائر فتوى بإباحة اغتصاب الفتيات المسلمات، قام أتباعه باختطاف آلاف الفتيات وتم اغتصابهن بحجة أنهم مجاهدون وهو لاء غنائم لهم.. وقد اعترف أكثر من (٣٠٠٠) سيدة وفتاة على شاشات التليفزيون الجزائري بذلك، ولم تعترف الآلاف من النساء خوفاً من العار الذي قد يلحق بأسرهن.. ونتيجة لذلك قامت (١٠٠) ألف المرأة جزائرية بأضخم مظاهرة ضد الإرهاب الوهابي القبيح.

#### ١١- ضرب الاقتصاد:

- إذا كان اليهود يقومون بحصار الفلسطينيين، وطردهم من أعمالهم، وعدم السماح لهم بتصدير منتجاتهم بهدف تدمير الاقتصاد الفلسطيني. ويحاربون الاقتصاد الإسلامي بنشر الدعارة والمخدرات والأمراض القاتلة كالإيدز في البلاد الإسلامية.

ويدمرون السياحة في مصر عن طريق حوادث قتل الأجانب

كما فعلوا عام ١٩٩٨م بالأقصر. ويقتلون النابغين في المجالات المختلفة بقصد إصابتها بالشلل كما فعلوا بالدكتور المشد عالم الذرة المصرى.

- فإن المتمسلفة قتلة المسلمين قاموا في الجزائر - طبقا لما أعلنته الحكومة الجزائرية ثالث أيام عيد الفطر المبارك عام ١٤١٥هـ - بقتل ١٨٣٣ جزائري خلال عام ١٩٩٤م، ولم توجد فئة من فئات الشعب الجزائري نجت من هذه المذابح، فقد قتل سبعة من المسؤولين الكبار، و ٢١ صحافياً، و ١٨٦ مواطناً مدنياً، و ١٠١ مدرساً، ٢٢٠٧ عاملاً، و ١٥ قاضياً، و ٢٥ واعظاً وإمام مسجد ومفتيا، ولم يتم الإعلان عن القتلى في الجيش.. وأحرقت ١٠٠ مدرسة، و ٢٢٤ بلدية ولاية، و ٧٨ مركز تليفون، و ٨١ شاحنة، و ٢٥٦ حافلة نقل، و ٧ قطارات [جريدة المسلمون الوهابية ٢٢٥٦م].

و آخر الإحصائيات تقول: إنه تم قتل ١٧٠ ألف جزائرى منذ بداية الجهاد الوهابى فيها عام ١٩٩٢م، أى بمعدل ٦٦ شخصاً كل يوم.

وفى هجوم على (فرن) قرية إتقا مركز ملوى محافظة المنيا يوم الجمعة ١٩٩٥/٥/١٦م، استشهد أربعة أشخاص، وأصيب أربعة آخرون بينهم طفل عمره سنتان، وطفلة أخرى كانت

تلعب في حوش منزلها.

وفى يـوم الخمـيس ١/١١/١٩م قامـت مجموعتـان مسلحتان بإطلاق الرصاص علـى قطـارين سـياحيين أثنـاء قدومهما من أسوان إلى القاهرة، وأدى الحادث إلى إصـابة ١٣راكباً بينهم هولندى وفرنسية.

## ١٢- جرائم أخرى:

كان حصاد جرائم ذيول الوهابية في مصر في سنة واحدة تبدأ من يونيو ١٩٩٢م حتى يوليو ١٩٩٣م كما يلي:

- \* حصاد الشهداء من رجال الأمن ٨١ والجرحي ٩٨.
  - \* حصاد الشهداء من الأهالي ٧١ والجرحي ٢٦١.
- \* وفى أفغانستان حدث و لا حرج عما فعله حكمتيار الوهابى، وتبعته جماعة الطالبان الوهابية بالاتفاق مع الوهابة الأكبر أسامة بن لادن من تشريد وقتل وتخريب وتدمير لبلد مسلم، استطاع بأبنائه الصوفية أن يقهر القوة العظمى المسماة بالاتحاد السوفيتي سابقاً.
- \* والجهاد عند (الجماعة الإسلامية) وتنظيم (الجهاد) لتحرير المقدسات يبدأ من تحرير بلاد الإسلام من الحكم الكافر أولاً، ثم بعد ذلك الانطلاق تحت قيادة إسلامية لتحرير المقدسات، وهذه

الفكرة اليهودية الخبيثة أضاعت ثروات البلاد، ومزقت المسلمين فرقاً وجماعات متنافرة، والكل يريد الوصول إلى كرسى الحكم مهما كانت التضحيات، مخالفين أمر الله تعالى: ﴿ ولا تنازعوا فتفشلوا وتذهب ريحكم ﴾ (الأنفال: ٦٤).

## الوهابية يعترفون بصناعة المتمسلفة:

قامت الوهابية بزرع أبواق لها في كل البلدان الإسلامية للتخريب والإرهاب والقتل والتدمير.. ولكن تحقق مالم يكن في حسبان الوهابية حيث قام هؤلاء الخوارج بتنفيذ مخططاتهم ضد الوهابية نفسها، وهنا انبري كتاب الوهابية الذين كانوا يمدحون هؤلاء الخوارج ويهاجمون من يكشف حقيقتهم، بالهجوم على هؤلاء الخوارج. كان أشهرها هذا المقال الذي نشرته جريدة المسلمون الوهابية في العدد رقم (370) السنة الحادية عشر، يوم الجمعة ٢ رجب ١٦٤١هـ الموافق ٢٤ نوفمبر ١٩٩٥م في الصحيفة الأخيرة، والمقال لرئيس التحرير د. عبد الله رفاعي حيث يصف الخوارج الجدد قائلاً:

(الخوارج اليوم ليسوا كخوارج الأمس.. خوارجنا يحملون سمة الدخول في مجتمعاتنا، اليوم عاد الخوارج أشد ضلالاً من أسلافهم لا يرقبون في مؤمن إلا ولا ذمة.. نماذج شديدة البؤس والقبح، ومع هذا وجدوا في جسد الأمة الواهن اليوم مجالاً

يرتعون فيه.. ينتشون بسفك الدماء، ويطربون لصوت الرصاص والانفجارات.. يعيشون في مجاهل الظلام والضلال).

- ثم يعترف بأنهم هم الذين صنعوا هؤلاء الخوارج بقوله: (بعضنا للأسف الشديد ساهم في الباسهم ثيابنا، وهناك من لا يز ال يو فر لهم الغطاء من خلال مجاملتهم و اللين في الخطاب معهم، وإيجاد التبريرات والأعذار بحجج واهية، ليس من أتفهها حتى لا يستفيد أعداء (الصحوة) من نقد أولئك الفجرة؟!! سبحان الله.. كل من حاول كشف انحرافهم وبذل النصح الشرعي لهم، أدخلوه في زمرة الأعداء. بالأمس قدمنا نحن أفر اد الأمة تناز لا بالغ الخطورة عندما سمحنا لهم بتكفير المجتمعات، والتلميح بتكفير الإنسان المسلم المعاصر من خلال تكفير الحكومات و الأنظمة. . بعضنا تلذذ بهذا، وكأن الله سبحانه و تعالى خلقنا بهدف تكفير هذا و ذاك.. و تطاول أو لئك على العلماء وسكتت الألسن لطمعنا في المكانة، و لأننا نطر ب لهتاف اتهم التي لا تتجاوز حناجرهم، فأوغل أولئك في الفكر الخارجي، واستساغ الأغلبية طريق القتل وسفك الدماء).

ثم يعترف أيضا بأنهم صنعوهم كمرحلة انتقالية إلا أن العقد انفرط منهم، ويطالب بالرجوع إلى الحق وترك هذا الفكر اللعين

فيقول: (البعض حاول استخدام هذا الفكر التكفيرى بشكل مرحلى، ولكن انفرط العقد، لأن الغرض سئ والقصد خبيث، إن دماء الأبرياء من المسلمين وغيرهم في رقاب من يدعون المفكرين الإسلاميين، مسؤوليتهم في هذه الجرائم مسؤولية كبيرة، لا تكفرها تمتمات في الصحف السيارة، يجب على قادة الرأى في الأمة أن يعوا خطورة الموقف، ويتقوا الله عز وجل بالرجوع للمنهج الحق، واتباع سنة نبيه ،

ثم يحث على ضرورة محاربة هؤلاء الخوارج لأنهم خطر على الدين والأمن فيقول: (يجب علينا العمل على فضح أولئك، لأنهم بكل بساطة يهددون أمننا واستقرارنا، وبالتالى ديننا).

ولذلك لم تكن مفاجأة أن يخرج كبار علماء الوهابية بعد احتلال الأمريكان للعراق – على شاشات التليفزيون السعودى – ويعلنون تراجعهم عن جميع الفتاوى السابقة التى ضللوا بها شباب الأمة، وذلك خشية التهديدات الأمريكية للفكر الوهابى.

ولم تكن مفاجأة أيضاً ما نشرته صحيفة الأخبار القاهرية يوم السبت ٢٠٠٣/١٢/٢م تصريحاً لولى العهد السعودى الأمير عبد الله بن عبد العزيز قال فيه: (إن هؤلاء الإرهابيين أبناء لنا غرر بهم، ولابد من اجتثاثهم من الجذور، وأن الحكومة السعودية مصرة على معاقبة كل من أساء لدينه ووطنه) وتابع

قائلاً: (نحن لا نربط بين الإرهابيين وعائلاتهم، والمتورطون بالإرهاب جهلة غرر بهم).. كل ذلك لأن إجرام الوهابية طال الأسرة السعودية!!.

## الخاتمة

# الدولة السعودية صدفة تاريخية مرحلية

(1)

حين بدأ عبد العزيز آل سعود تكوين الدولة السعودية الثالثة كان بضع في حسبانه – بتخطيط الإنجليز له – القوى المحليـة و القوى الإقليمية و القوى الدولية، تمثلت القوى الدولية في، إنجلترا، وتمثلت القوى الإقليمية في إيران والـشام والعراق ومصر ، وكان معظمها تحت السبطرة البريطانية، وكان معظمها أيضا يدين بالولاء إلى التشيع، سواء في ذلك إيران القطب الإقليمي في الشرق، أو أبناء الشريف حسين في العرق وسوريا وشرق الأردن، وكان الاستثناء الوحيد هو مصر القطب الإقليمي في الغرب، والذين يدين بالتصوف السني، وبعد القوي الإقليمية والدولية كانت هناك القوى المحلية في الجزيرة العربية خارج أملاك عبد العزيز فيما بين اليمن وعمان ودويلات الخليج، والشيعة أيضاً هم أهم القوى في اليمن وفي الخليج، بالإضافة إلى الشيعة في المنطقة الـشرقية والأحـساء- التـي ظهرت أهميتها البتر ولبة - والأشر اف في الحجاز.

إذن فالشيعة (العدو التاريخي لآل سعود، وضحايا الغارات

السعودية منذ دولتهم الأولى) هم الذين يحيطون بمملكة عبد العزيز من الشرق (إيران ودويلات الخليج)، والـشمال (أبناء الشريف حسين في العراق والأردن، وفي الجنوب اليمن).. وهم الألغام الموقوتة داخل المملكة.. إذن فلم يبق له متنفس إلا في مصر التي تدين بالولاء للتصوف السني، والتي إن انضمت سياسياً للقوى الشيعية فسيتم خنق الدولة السعودية الثالثة.. ومصر هي نفسها أسقطت الدولة السعودية الأولى، وأسهمت في التنازع الداخلي الذي أسقط الدولة السعودية الثانية.. وإذن فمصير الدولة السعودية الثالثة مرتبط تحديداً بقوتين إقليميتين فما مصر وإيران، بالإضافة إلى إنجلترا القوة الدولية صاحبة النفوذ في إقليم الشرق الأوسط كله.

لذلك عمل عبد العزيز بالخطة المرسومة له على كسب ود إنجلترا وعلى تحويل العمق المصرى من التدين السنى الصوفى إلى التدين الوهابى ، وساعدته الظروف السياسية المصرية والدولية وظهور البترول، وبالتأبيد المصرى والبريطانى استقرت أمور عبد العزيز في مملكته، واستطاع أن يأمن أعداءه الشيعة داخل مملكته وحولها.

إن منطقة الشرق الأوسط لها قطبان أساسيان هما مصر وإيران.. والأطراف التي بينهما (الجزيرة العربية والشام

و العراق) نقع فى إطار النتافس الدينى و السياسى بين القوتين المصرية و الإيرانية.. لذلك جعل عبد العزيز مصر (القطب الغربي) عمقاً له، وتحالف مع القوى العالمية الغربية (إنجلترا ثم أمريكا)، وأصبح ذلك من ثوابت السياسية السعودية الخارجية.

## الانفتاح على مصر:

أيقن عبد العزيز – بتخطيط بريطانى ماكر – أن صلاح الأيدولوجية الوهابية فوق طاقة علماء نجد، فآثر أن ينفتح بها على مصر، ليأتى الاجتهاد فى تتقيح وتحديث الوهابية من مصر بعد أن تكون مصر عمقاً استراتيجياً لدولته الوليدة، ولا ريب أن مستشاره المصرى (حافظ وهبة) كان وراء توثيق الصلة بين الجانبين.

وقد كان حافظ وهبة مهتماً بتوثيق العلاقات بين الملك عبد العزيز ومصر، يقول مثلاً في تأريخه لأحداث الصراع بين الملك عبد العزيز والشريف حسين: (وفي سبتمبر سنة ١٩٢٥ وصل فضيلة الشيخ المراغي وكان رئيساً للمحكمة العليا الشرعية ومعه عبد الوهاب بك طلعت من موظفي السرايا، ومعهما كتاب رقيق من جلالة ملك مصر جواباً لكتاب سلطان نجد بمناسبة عزمه على زيارة مكة)، ويقول حافظ وهبة معبراً عن مشاعره: (إنه ظرف ملائم جداً وفرصة نادرة لتوثيق

العلائق بين مصر ونجد، وسلطان نجد كان و لا يـزال معترفًا بزعامة مصر من وجهة الثقافة والمدنية، ويجب أن توطد العلائق بينه وبين مصر)(١).

وطبقاً للمخطط الإنجليزى لعبد العزيز في التفكير المستقبلي ونشر الدعوة على مهل، فإن نفس العام ١٩٢٦ الذي شهد البديل للإخوان قبل تصفية الإخوان، وهو هيئة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر شهد انفتاحاً آخر في نشر الدعوة الوهابية في مصر، ويجمع بين الحادثتين أن عبد العزيز أراد تطوير الدعوة الوهابية وتخليصها من الجمود، وطالما أن ذلك متعذر فكرياً في العقلية النجدية فإن الفرصة قد تكون في مصر التي يراها رائدة المدنية والثقافة على حد وصف حافظ وهبة.

ومصر في حد ذاتها هي المشكلة الكبرى لعبد العزيز، فهي التي كانت تسيطر على الحجاز في العصر المملوكي، واستمر نفوذها الأدبى فيه إلى أن اصطدم بإخوان عبد العزيز في حادث المحمل، ومن الطبيعي أن يقوم بتطبيع العلاقات معها بعد استيلائه على الحجاز، ونلاحظ حرصاً زائداً من عبد العزيز ومستشاره حافظ وهبة على استمالة مصر بكل طريقة إلى السلطة الجديدة، فمصر هي أقدم دولة في المنطقة، وكانت دولة

١) حافظ و هبة: جزيرة العرب في القرن العشرين: ٢٦٨.

عبد العزيز وقتئذ أحدث دولة فى المنطقة (قبل قيام إسرائيل)، ومن الممكن أن يكون العمق المصرى رصيداً للكراهية والحرب ضد الدولة الجديدة يتعامل ضدها مع الأردن والعراق حيث الأشراف (فيصل وعبد الله)، وفى اليمن، بالإضافة إلى الشيعة فى الأحساء وفى الحجاز، فيتم بمصر ذلك الحصار وتختنق دولة عبد العزيز.

ومن الممكن أيضاً أن يكون العمق المصرى رصيداً لدولة عبد العزيز ترتكز عليه في مواجهة أولئك الخصوم المتربصين بها في الشرق والشمال والجنوب.. ومن هنا كان لابد من كسب مصر إلى جانبهم بكل وسيلة، وقد حاول عبد العزيز ومعه مستشاره الداهية حافظ وهبة ونجح.. على المستوى الرسمى أمكن تفادى حادث المحمل، وعلى المستوى الشعبى والثقافي بدأ انقلاب خطير منذ سنة ١٩٢٦م تمثل في بداية تحويل التدين المصرى السنى الصوفي إلى تدين سنى وهابى، ليكون العمق المصرى الشعبى والحضارى امتداداً للدعوة النجدية والدولة السعودية الثالثة، وكان سمسار هذا التحول في مصر اثنين من طريق رشيد رضا بالذات تسلل الفقه الوهابي إلى مصر عبر الطرق الآتية:

1) الجمعية الشرعية: أسسها الشيخ محمود خطاب السبكى سنة المعلق للتصوف، وفي إخضاع الفقه للتصوف كتب الشيخ محمود السبكي أولي مؤلفاته: الفقه للتصوف كتب الشيخ محمود السبكي أولي مؤلفاته: (أغلب المسالك المحمودية في التصوف والأحكام الفقهية).. في أربعة أجزاء، وكتاب (العهد الوثيق لمن أراد سلوك أحسن طريق)، وغيرها.. ولكن في ١٩٢٦م اتخذت مؤلفاته طابعاً جديداً تحت شعار العفاع عن السنة، وبالطريقة الوهابية أخذ يهاجم التصوف تحت هذا الشعار، وفي هذا الاتجاه الجديد كتب ٢٦ كتاباً إلى أن مات سنة ١٩٣١م، وعلى طريقه سار ابنه أمين السبكي فقد كتب في الدعوة الوهابية تسعة من الكتب وتوفي سنة ١٩٦٨م، وهكذا:

وبالنفوذ السعودى الذى أرساه رشيد رضا انتشرت مساجد الجمعية الشرعية، وهى الآن أضخم جمعية فى مصر، تسيطر على أكثر من ألفى مسجد وألوف الأئمة والوعاظ، ومئات الآلاف من الأتباع، وكانت ولا تزال الاحتياط الاستراتيجى للإخوان المسلمين، وهم أى الجمعية الشرعية والإخوان المسلمون - هم مادة الفكر السلفى الوهابى وحركته فى المجتمع المصرى.

٢) جمعية أنصار السنة: في نفس العام ١٩٢٦م أقامها الـشيخ

حامد الفقى.. أحد الأزهريين، وقد أنشأ له عبد العزيز منزلاً فى حى عابدين كان مقراً للدعوة الوهابية، وتخصصت هذه الجمعية فى نشر الفكر الوهابى ومؤلفات ابن تيمية وابن القيم وابن عبد الوهاب، كما أنشأ مجلة الهدى النبوى سنة ١٩٣٦م ولا تزال تصدر، وأصدروا مجلة التوحيد لتكفير الصوفية ومحاربة سلطانهم الروحى على ملايين المصريين.

- ") جمعية الشبان المسلمين: أنشئت سنة ١٩٢٧م بتخطيط محب الدين الخطيب رفيق الشيخ رشيد رضا الشامى في الدعوة السلفية، وتولى رئاستها د. عبد الحميد سعيد، والاتجاه الحركى يغلب على هذه الجمعية وانتشرت وسط الشباب، وكان حسن البنا هو أهم الشباب فيها، ومع أنه أنشأ الإخوان المسلمين على غرار جماعة الإخوان التى أنشأها عبد العزيز آل سعود، إلا أن حسن البنا كان دائم التردد على جمعية الشبان المسلمين، وقد قتل أمام أبو ابها سنة ١٩٤٨م.
- ٤) جماعة الإخوان المسلمين: أسست سنة ١٩٢٨ وهى الاتجاه الحركى السياسى المسلح، وكان إنشاؤها بعناية رشيد رضا وتوجيهاته، ورشيد رضا هو الذى قام بتقديم الشاب حسن البنا إلى أعيان السعودية وأعمدة الدعوة الوهابية، ومنهم

حافظ وهبة مستشار الملك عبد العزيز، ومحمد نصيف أشهر أعيان جدة، وابنه عبد الله نصيف هو الذي كان يتزعم رابطة العالم الإسلامي، والتي يتغلغل من خلالها النفوذ السعودي إلى العالم الإسلامي حتى اليوم، وهي التي لعبت دوراً في تجنيد الشباب المسلم من البلاد العربية وغيرها للذهاب إلى أفغانستان وتدريبهم هناك، خدمة للمصالح الأمريكية في الحرب الباردة مع الروس، وهي الآن تحول دون وصولهم لأفغانستان لتحريرها من الاحتلال الأمريكي!!.

ونعود إلى الشيخ رشيد رضا وجهوده خارج نطاق الجمعيات لنامح إلى تأسيسه مدرسة الدعوة والإرشاد لتخريج الدعاة في جزيرة الروضة سنة ١٩١٢م، وكانت تجاوره مؤسسة الزهراء للسلفى الشامى محب الدين الخطيب فى نفس المنطقة، كما كانت مجلته (المنار) ذائعة الصيت متخصصة فى الدعوة الوهابية والسعودية، هذا بالإضافة إلى مؤلفاته المتخصصة (كالخلافة والسنة والشيعة)، وفيها يدعو إلى الخلافة الإسلامية، ويرى فى ابن سعود المؤهل الوحيد للخلافة، وعن طريق مطبعة المنار نشر رشيد رضا الكثير من مؤلفات ابن تيمية وابن القيم وابن عبد الوهاب، وتوفى رشيد رضا بعد أن قام بتوديع الأمير سعود ولى العهد فى ميناء السويس سنة ١٩٣٥، وترك الراية يحملها

وراءه تلميذه حسن البنا مؤسس الإخوان.

والشيخ حسن البنا اعترف في مذكر اته (الدعوة والداعية) بصلته بالشيخ حافظ و هبة و الدو ائر السعو دية، و الأستاذ جمال البنا شقيق حسن البنا بعترف بتلك الصلة ببن شقيقه الأكبر و و الده و السلطات السعودية في كتابه (خطابات حسن البنا الشاب إلى أبيه)، والدكتور محمد حسين هيكل في مذكر إنه عن السياسة المصرية يشير إلى معرفته بالشاب حسن البنا في موسم الحــج سنة ١٩٣٦م، وكيف أن حسن البنا كان وثيق الصلة بالسعودية و بتلقى منها المعونة، وكان البنا بمسك بيد من حديد بميز انية الجماعة، ولذلك فإن الانشقاقات عن الإخوان ارتبطت باتهام الشيخ البنا بالتلاعب المالي وإخفاء مصادر تمويل الجماعة عن الأعضاء الكبار في مجلس الإرشاد، وعن طريق الدعم السعودي استطاع البنا- وهو المدرس الإلزامي البسيط- أن ينشئ خمسين ألف شعبة للإخوان في العمران المصري من الاسكندر بة الى أسو ان(1).

إذا استعاض عبد العزيز آل سعود عن الإخوان البدو المشاكسين بإخوان آخرين مصريين يدينون له بالولاء ويعملون

۱) د. أحمد صبحى منصور: التدين المصرى والتدين النجدى: ٢٦: ٨٨.
 منشور فى (الإنسان والتطور العدد ٦١ أبريل ومايو ويونية ١٩٩٨).

فى نشر العقيدة الوهابية فى أكبر عمق عسربى وإسلامى يلاصقه، وينتظر منهم أن ينشروا هذه الدعوة إلى آفاق أرحب فى العالم العربى، وهذا ما حدث.. وينتظر منهم أيضاً أن يحولوا دعوتهم الدينية إلى حركة سياسية فى المستقبل، وهذا ما حدث.. وربما ينجحون فى الوصول إلى الحكم، وبذلك تعود الدولة الإسلامية الأولى ليحكمها آل سعود بدون الفتح العسكرى الذى تمنعه الدول الكبرى، وهذا فى حد ذاته يمثل المستحيل الأخر الذى تعامل معه عبد العزيز (موقف القوى الكبرى) وهذا المستحيل يستحق أن نفرد له كتاباً آخر.

## سياسة عبد العزيـز مـع المـستحيل الأول.. المنـاخ الثقافي:

مع الإخوان تخلص من خطرهم العسكرى بأقل قدر ممكن من الخسائر، وحول باقى طاقتهم الحربية إلى جيش دفاعى يلتزم بأوامره، وقام بتضميد الجراح واستمالة الخصوم، ومع العلماء أخضعهم لسيطرته ووضع سقفاً أعلى لحريتهم فى النقد والاعتراض، بما لا يتعارض مع المصالح الغربية، وفى نفس الوقت وضع سياسة للأخذ من الغرب، وبالاستفادة من تقدمه العلمى والتكنولوجي بما يتواءم وحالة بلاده للتطور وما يتلائم والدين الوهابي، وبنفس الطريق انفتح على العرب والخرب، والسياحة فأنشأ تياراً جديداً متفتحاً، يسعى للخارج للسفر والسياحة

والتعلم.. ويقوم على عاتقه بناء الدولة وتطورها.. الأمر الذى أدى فى النهاية إلى تغيير المستحيل.. وهو التقليد والجمود الذى كان ديناً، فأصبحت ذكرياته القريبة مبعثاً للخجل حين امتلأت المملكة بالسيارات وأجهزة الراديو والاتصالات وسائر المخترعات.

ومع المنهج الوهابى انطلق به إلى آفاق أرحب، حين ركز على مصر فانطلق به الإخوان المسلمون المصريون إلى العالم العربى والإسلامى، وتحول التدين المصرى من التصوف إلى الوهابية على مهل خلال النصف الثانى من القرن العشرين، خصوصاً بعد أن سقطت الأيدولوجية القومية والأيدولوجية اليسارية.

باختصار صدر عبد العزيز مشكلته في المنهج الأيدولوجي الوهابي إلى مصر، في نفس الوقت الذي قام فيه بتحجيم دور الفقهاء السعوديين مع الانفتاح على الغرب، وجاء البترول وعوائده الضخمة فانشغلت مملكته باستهلاك المنتجات الغربية التي لم تعد رجساً من عمل الشيطان.. بينما تسلل الفكر الوهابي إلى مصر المنفتحة بطبيعتها على الغرب، فأصبح للفقهاء السعوديين مجال مصرى وعربي أوسع يسمع لهم خارج المملكة، واستعاضوا به عما كان لهم من نفوذ سابق داخل

المملكة، وقد ظهر أثر ذلك التطرف والتعصب والتزمت الوهابي خارج السعودية منذ السبعينيات من القرن العشرين، حين أخذ الإخوان المسلمون الجدد – التكفير والهجرة والجهاد والقطبيون والناجون من النار والجماعات الإسلامية – يكررون بعد نصف قرن – ما كان يفعله إخوان مطير وعتيبة والعجمان.

إلا أن هذه السياسة تعرضت لخطر الأيدولوجية الناصرية و توجهاتها الدولية و القومية، و ربما تثبت الأيام في المستقبل أن أصابع السعودية - في عهد فيصل - لم تكن بعيدة عما حدث من نكسات للناصر بة، وتحول مصر إلى الفلك الأمر بكي السعودي الو هابي في عصر السادات، لأن استقراء الأحداث فيما بين ١٩٧٦م وحتى الآن يؤكد أن السعودية هي التي أصبحت مستفيدة سياسيا على حساب مصر، ويكفى أنها كانت قبل تورة ١٩٥٢م تعتمد على العمق المصرى، ثم جاءها الخطر من ذلك العمق في الحقبة الناصرية، وبعد القضاء على الناصرية أصبحت ليس فقط تعتمد على العمق المصرى، بل تتسيده وتركب أكتافه لتكون زعيمة العالم الإسلامي والعربي، بعـــد إخضاع مصر لنفوذها السياسي والثقافي، ويكفي أيضا أن انتصار مصر في حرب أكتوبر ١٩٧٣م تمخض عنه نتيجتان متناقضتان.. تضخم أسعار النفط لدى السعودية التي لم تحارب ولكن اقتطفت ثمار النفط وتحولت إلى مليارات الدولارات في رصيدها بدون عناء، بينما وصلت مصر التي حاربت إلى حافة الإفلاس، وحين اضطرت إلى سياسة الانفتاح استفاد منه السعوديون فانفتحوا على مصر يشترون به عقول بعض أبنائها وأجساد بعض نسائها، وذلك بأموال جاءت بها دماء الشهداء المصريين في معركة العبور!!.. وما سمعنا في التاريخ أن شعبا منتصراً يتحول أبناؤه إلى أجراء وتتحول بعض نسائه إلى ما يشبه السبايا في زواج عرفي أو بدون زواج.. وأن يكون المشترى أو المستفيد هو من لم يحارب ولكنه جنى ثمار النصر من المنتصر وركب بها على أكتافه!.

والإنصاف الإسلامي يقتضي أن يكون لمصر حصتها في زيادة سعر البترول لا تقل عن النصف، وذلك بأثر رجعي منذ الادي حدث هو العكس، اشترت السعودية بعض العقول والسواعد والأجساد المصرية بأبخس الأثمان، وتعاملت معنا بعقلية الاستعباد والاستئجار، وانقلب الحال، فبعد أن كان الحجاز والشام منطقة حيوية لمصر، أصبحت منطقة حيوية لنجد التي لم يهتم بها أحد من قبل.

باختصار تسيدت السعودية العمق المصرى واستغانه في توسيع الوهابية، وفي حصار المناهج الأخرى الشيعية والصوفية بالتنسيق مع العلمانية اليهودية. إلا أن هذا الذي حدث مع

فجاجته وغرابته يمثل إحدى الاستثناءات التاريخية التى تشذ عن القاعدة ولا تنفيها. فالأصل أن الجزيرة العربية في جزئها الشرقى يتبع استراتيجياً إيران القطب السشرقى، وفي جزئها الغربي (الحجاز) يتبع مصر القطب الغربي، وتتأرجح نجد بين هذا وذاك، وتظل نجد في جدل حضارى مع حدود السشام والعراق، وهما معا (السشام والعراق) مناطق تخوم تتبع استراتيجياً إيران ومصر، وتعانى من غارات نجد وتخلفها.

إلا أن هذه القاعدة الثابتة تعرضت لنوعين من الظروف الاستثنائية:

الأولى، فى الفتوحات الإسلامية التى قادها الرسول وخلفاؤه، وكان عمادها أعراب نجد وغيرها بعد أن أخصعهم المسلمون فى حرب الردة.. والثانية، وكان عمادها فى ظهور البترول أثر توحد معظم الجزيرة العربية تحت حكم عبد العزيز وظهور السعودية.

فى الظروف الاستثنائية الأولى فى عهد الخلفاء الراشدين وغير الراشدين، ناوأهم الأعراب الثوار تحت مسمى الخوارج، ثم الزنج، ثم القرامطة، وفى كل الحالات فإن عاصمة الحكم الإسلامية كانت تتقل من الصحراء إلى أقرب منطقة حضارية للصحراء (الكوفة، دمشق، بغداد) وينتقل الأعراب الثائرون

أيضا إلى نفس المناطق الحضرية.. أي لابد من التوجه إلى القطب في إيران حتى ولو حمل اسم العراق العجمي، ثم لا تلبث مصر (بعد أن تحولت إلى و لاية تابعة لدمشق) أن تصبح ولاية مستقلة في العصر العباسي الثاني، ثم تستقل بخلافة شيعية في الدولة الفاطمية، وبذلك ترجع الأمور إلى نصابها في الحسابات الاستر اتيجية وتتافس القاهرة الفاطمية بغداد السنية، و تتجح في هذا التنافس حتى يصل سلطان الفاطميين إلى العراق وتخطب مساجد بغداد للفاطميين أثناء ثورة البساسيري، وفي كل الأحوال تتتقل الأضواء والصر اعات من الجزيرة العربية إلــــي ناحية القطبين في الشرق (إيران) وفي الغرب (مصر) وتترك الجزيرة العربية.. بحيث إن كل الثورات التي قام بها الحجاز لاستر داد مكانته قد منيت بالفشل.. مع أهمية الحجاز الدينية والتاريخية، واتضح سياسيا وتاريخيا منذ الفتوحات العربية و الإسلامية أن دور الجزيرة العربية هو أن تكون تابعا للمناطق الحضارية الغنية فيما بين القطبين مصر وإيران، وأن غاية الطموحين من أبناء الجزيرة العربية هو الوصول بالغارات و الغزوات إلى هذين القطبين، فإذا وصلت إلى هناك انقطعت صلتهم بالجزيرة العربية، يسرى هذا على معاوية كما يسرى على أحفاد الأموبين في دمشق ثم في الأندلس، و أحفاد العباسيين في بغداد ثم القاهرة المملوكية بعد سقوط بغداد.

وظل هذا دور الجزيرة العربية بإغاراتها التى تحمل أيدولوجية دينية أو لا تحمل تلك الأيدولوجية، إلى أن جاء عبد العزيز ليقيم دولته السلفية الوهابية، فأراد الإخوان تكرار التوسع الحربي وفشلوا.

وظهر البترول في المملكة في صدفة تاريخية، فانتشر النفوذ السعودي سلمياً عبر قطار النفط السريع في مصر، ومن خلالها إلى العالم الإسلامي والأقليات الإسلامية في الغرب والسشرق.. وهذا الظهور الذي ارتبط بالصدفة البترولية لا يغير من الحقائق الاستراتيجية، بل يؤكدها.

## تطور الإنتاج البترولي في عيصر سعود بن عبد العزيز:

شهد الملك عبد العزيز في حياته التضخم الهائل في شروة البلاد من إنتاج النفط، فقد كان ٢٠٠ ألف دولار قبل الحرب العالمية الأولى، ووصل إلى ١٠ مليون دولار قبل الحرب العالمية الثانية، ليصل إلى ٢٠ مليون دولار في عام ١٩٤٨م، ثم ارتفع سنة وفاته ثم ١٦٠ مليون دولار في عام ١٩٥٢م، ثم ارتفع سنة وفاته ليصل إلى ٢٥٠ مليون دولار. وكانت إيرادات الدولة ٧٥٧ مليون ريال، جاء منها ٩٠% من عوائد النفط(۱).

١) الياسيني: الدين والدولة في السعودية: ٩٣، ٩٤.

وبرغم اتهام الملك سعود بن عبد العزيز بالإسراف ودخول المملكة في أواخر عهده في متاعب مالية أسفرت عن عزله، إلا أن دخل المملكة في آخر سنة من عهد سعود وصل إلى ٥٠٠ مليون دو لار (١)، ومن الطبيعي أن ينعكس ذلك على سياسة سعود وعصره، حتى لقد كان البترول هو المؤثر الحقيقي التي تبلورت منه حركة المعارضة.

#### البترول وترف الملك سعود :

حتى ١٩٥٩م - حين ظهرت أول ميزانية للدولة السعودية عمادها البترول - لم تكن هناك تفرقة واضحة بين أموال الدولة وأموال الأسرة الحاكمة، حيث كان عبد العزيز يعتبر أموال الدولة ملكاً شخصياً له ينفق منها على أحوال المملكة حسبما يتراءى له، وفق ما كان سائداً في تاريخ المسلمين في القرون الوسطى، ثم مع بداية التحديث أنشئت وزارة المالية الحولة، وفي حسابات المملكة، والتفريق بين مالية العرش ومالية الدولة، وفي الميزانية المدكورة لسنة ٥٠؛ ١٩٥٩م تخصص للعرش السعودي ١٧% من الميزانية لإنفاقها وفق رغبة الملك، بالإضافة إلى ١٩% من الميزانية وضعت تحت بند (نفقات

١) فؤاد الإبراهيمي: مجلة الجزيرة العربية، العدد ١٦ مايو ١٩٩٢م ص
 ٢٨.

أخرى) لتتفق حسب الرأى الشخصى للملك أيضاً.

وخلافاً لوالده عبد العزيز فإن الملك سعود اشتهر بالإسراف خصوصاً مع الطفرة البترولية، وشاع الحديث عن ترف القصور الملكية في عهده، بما يتناقض مع المحاذير الوهابية السلفية، وما كانت عليه المملكة من تقشف قبل ظهور البترول(١).

وقد بلغ ما أنفقه الملك سعود على الناصرية (وهي مدينة تشمل عشرات القصور ومساحتها ٨ كم) ٨ مليون ريال، وحين أصبحت من الطراز القديم هدمها وبنى أخرى حديثة مكانها بملبغ ٥٥٠ مليون ريال، منها ٣٤ مليون دولار للخدمات الخاصة بالبلدية، وفيها مدارس للأمراء من أبناء سعود وملاعب ودور سينما وحمامات صناعية للسباحة، وجميع وسائل الراحة والمطاعم الأمريكية، ويحضرون له الطعام خصيصاً مقابل و ٣٥٠ ألف دولار شهرياً (لاحظ)، كما يشرف الأمريكان على جميع مرافقها وشؤونها (تأمل)، وقد أقيم من أجلها مشروع الخرج الزراعي لسد حاجتها من الحليب والزبدة والدجاج واللحوم والبطيخ، وتكلف مشروع الخسرج ٢٧ مليون دولار، واستوردوا له أبقاراً ودجاجاً من الولايات المتحدة كلفت الخزينة

١) الياسيني: المرجع السابق، ٩٤، ٩٥.

۲۰ مليون دو لار (۱).. هذا في الوقت الذي سرق فيه ثلاثمائة بدوى في الأحساء بعيرين وأكلوهما بسبب الجوع فأمر حاكم الأحساء سعود بن جلوى بقطع أيديهم جميعاً، وتغريمهم ستمائة ريال ثمن البعيرين (۱).

صحيح أن الملك سعود سار على طريق أبيه في إعطاء البدو رواتب، إلا أنها كانت هزيلة للأفراد، وجزيلة والترف الدى لشيوخ القبائل (٦)، ولم تتوازن مع حجم الإسراف والترف الدى أحاط بالقصور الملكية، وفي تلك الفجوة بين الترف والفقر لعبت المعارضة للملك سعود، وتحددت أطروحاتها الفكرية والسياسية في الدعوة للاشتر اكية والعدل الاجتماعي مع تتوع المرجعيات.. ما بين ناصر السعيد والرفاق الاشتر اكيين والشيوعيين، حيث كان العصر عصر الاشتر اكية.

#### البترول وعلمانية المملكة السعودية :

أدى ظهور البترول ونشأة الاقتصاد النفطى فى المملكة السعودية إلى إقامة هياكل إدارية معقدة اختلفت عن البساطة

١) ناصر السعيد: رسالة إلى الملك سعود.

٢) ناصر السعيد: تاريخ آل سعود، ٥٤٧.

٣) الجزيرة الجديدة: الدولة السعودية: ص٢٦، وهي جريدة كان يـصدرها الحزب الديمقراطي الشعبي سنة ١٩٧٠م من اليمن الجنوبي.

الإدارية في عهد عبد العزيز، فحتى عام ١٩٥١ كانت توجد ثلاث وزارات فقط هي الخارجية وأنشئت سينة ١٩٣٠م، والمالية سنة ١٩٣٠م، والدفاع سنة ١٩٤٦م، وكانت تنظيماتها وإداراتها بسيطة، ولكن أصبحت الوزارات أكثر عدداً، وأصبح عملها أكثر تعقيداً، فقد أنشئت وزارات الداخلية والتعليم والزراعة والمواصلات والتجارة والصناعة فيما بين ١٩٥١ و ١٩٥١م، ثم أضيفت ست وزارات أخرى مع شلاث وزارات دولة بدون حقائب وزارية فيما بين ١٩٦٠ و ١٩٦٢م، وأنشئت أقسام مستقلة ومكاتب في إدارات الدولة، وأنشأ مجلس الوزارات هيئات ووكالات حكومية عامة في الستينيات للسكة الحديدية والبترول والتعدين والخطوط الجوية. (١) إلخ.

وأسفر هذا التحديث للملكة عن نتائج أربعة هامة:

#### ١) تهميش دور علماء الدين :

كان علماء الدين في نجد أكثر تأثيراً وتشدداً وأقوى نفوذاً عن زملائهم في الحجاز - الذي كان أكثر انفتاحاً على العالم وأكثر تأثراً بالتطور السائد في عصرهم - ومن هنا كان التعليم الوهابي مسيطراً في نجد في مقابل ما يمكن تسميته بالتعليم

١) الياسيني: المرجع السابق، ٩٢، ٩٣، ٩٤، ١٠١، ١٠٢.

العلماني (١) الذي عرفه الحجاز من قبل دخوله في السيطرة السعودية.

إلا أن علماء الدين في نجد والحجاز كانوا تابعين للسلطة الإدارية السعودية التي توازن بين السلطة الأصولية الوهابية النجدية والتحديث العلماني، ومن الطبيعي أن يؤثر التحديث العلماني الذي سارت فيه المملكة على السلطة المتوارثة لعلماء الدين الوهابيين، خصوصاً في نجد والرياض عاصمة الدولة التي أخذت تتأهب في عصر سعود لتكون عاصمة عصرية.

لقد صاحب اتساع الهياكل الإدارية تزايد سلطانها على عدد هائل من المجالات الاجتماعية بما فيها تلك التي كان يديرها علماء الدين والمؤسسات الدينية، فالمجلس البلدي مثلاً كان تمثيل العلماء فيه محدوداً، وأصبحت السيطرة فيه على مجالات كانت تخص رجال الدين، مثل إدارة الأوقاف والمدارس الدينية والتعليم، بل إن مناهج التعليم لم تقتصر على العلوم الدينية بل أضيفت إليها العلوم الحديثة التي كان يعارضها علماء الوهابية

العلمانية في القاموس الإنجليزي هي: النظرية القائلة: إن الأخلاق والتعليم يجب أن يكونا غير مبنيين على أسس دينية.

وفى دائرة المعارف البريطانية: العلمانية تهدف إلى نقل الناس من العناية بالآخرة إلى العناية بالدار الدنيا فحسب.

من قبل.

بل تعدى الأمر إلى القضاء، و هو أهم مجال لعلماء الدين، إذا أن اكتشاف البترول وما تلاه من اتساع الخدمات الحكومية والقضائية وتنوع المشكلات المترتبة على ذلك أظهر عجز المحاكم الشرعبة التقابدية عن احتواء قضاياه ومشاكله، وخصوصا في التعامل مع الأجانب، وكان عبد العزيز يتولى بنفسه مثل هذه القضايا، ولكنه مع حلول الثلاثينيات أصبح عاجزًا عن التعامل معها كلها، والمحاكم الشرعية أصبحت (خارج القضابا المحلية المدنية و الجنائية) عــاجزة فــي حــل القضايا الخاصة بالصر اعات الناتجة عن الاقتصاد النفطي وتعقيداته، وهكذا حول عبد العزيز تلك السلطة القصائية إلى لجان ومجالس ومحاكم خاصة متميزة عن النظام القضائي العادي، مثل هيئة المظالم، ولجنة فض المنازعات التجارية، و اللجنة العامة لقضايا الغش، ويتحكم فيها خبر اء تلقوا تعليما مدنياً علمانياً، ثم ما لبث أن أدمج عبد العزيز هذه الكيانات في النظام القضائي للدولة، وعلى سبيل المثال أنشأ الملك سعود فيما بعد هيئة المظالم سنة ١٩٥٥م، ويقوم الملك بتدبير سياستها وتعيين رئيسها ونائبه، وتخضع قراراتها لتصديق الملك، وتتضمن سلطاتها نظر المظالم التي يرفعها المواطنون ضد هيئات ووزارات الدولة، والقيام بالتحري عن المسؤولين

الحكوميين والتحكيم في النزاع المتعلق بالمرتبات والأجور والتعاقد والمعاش والتعامل مع الأجانب. إلخ، ومع سلطاتها الواسعة فإن تمثيل علماء الدين فيها يقتصر على اثنين فقط يمثلان الشريعة (١).

#### ٢) إخضاع علماء الدين للدولة:

ضمن سياسة التحديث والتطوير أحكمت الدولة السعودية قبضتها على علماء الدين، وأدمجتهم في إدارة الدولة ضمن الهيئات التالية: هيئة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، إدارة البحوث الدينية والإفتاء والدعوة، مراقبة تعليم البنات، مراقبة المساجد والأوقاف.

وعلى سبيل المثال كانت هيئة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر أقدم وأهم سلطة فى الدولة السعودية، ويكفى أنها بدأت سنة ١٩٠٣ على يد الشيخ عبد العزيز بن عبد اللطيف آل الشيخ فى الرياض بعد أن استردها عبد العزيز، ثم توسعت الهيئة مع توسعات عبد العزيز فى الجزيرة العربية، إلى أن وصلت بعد ضم الحجاز إلى الأراضى المقدسة، وكانت إدارتها العليا فى يد واحد من أبناء الشيخ، وهو يتلقى تعليماته من الملك، ولم تكن مهمات المطوع فى الهيئة محدودة، وكانت سلطة المطوعين فى

١) الياسيني: المرجع السابق، ١١٧: ١١٩، ١٢٠، ١٢١.

البداية تغطى مساحات كبيرة من المملكة في الأسواق والمساجد والطرقات والملابس واللحي للتأكد من اتباع السنة طبقا للمفاهيم الو هابية، ولكن ضم الحجاز المنفتح بطبيعته على العالم الخارجي أوجد نوعاً من التخفيف، وأدى هذا التخفيف إلى وجود نوع من المعارضة ضد عبد العزيز، مما جعله بصدر مرسوما ملكيا في ١٩٣٠ يقضي بضم هيئة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إلى المر اقبة العامة لقوات الشرطة، وجرد المطوعين من سلطة القاء القبض التي كانوا يتمتعون بها من قبل، وحصر وظائفهم في التبليغ عن ارتكاب المعاصى للشرطة، وبذلك تحول دورهم إلى عمل بيرو قراطي إشرافي، واقتصر على حث الناس على الصلاة، وأصبحت مهامهم السابقة تؤديها وزارات الداخلية والصحة والمالبة والاقتصاد الوطني والزراعة والعدل والشؤون البلدية (١)، ومن هنا اقترن تهميش دورهم بتحويلهم إلى موظفين عادبين ذوى و اجبات محددة لا يجوز تجاوز ها و إلا تعرضوا للفصل.

وينطبق نفس الوضع على هيئة الإفتاء والدعوة والبحوث الدينية و الإرشاد التي أصبحت هيئة مستقلة من هيئات الدولة وتخضع للملك مباشرة ولرئيس الوزراء، ومع قيامها بنشر

١) الياسيني: المرجع السابق، ١٠٤، ١٠٩.

المبادئ الوهابية في الخارج وتأكيدها في الداخل إلا أن صوتها في معارضة آل سعود لم يكن مسموعاً، وظل كذلك إلى أن علا صوت الحركة السلفية المعارضة في حركة جهيمان العتيبي الذي كان أكثر سخطه موجهاً للعلماء المنتمين لهذه الهيئة، وكان يسمى علماء الدولة بعلماء الشهادات، لأنهم في نظره يعبرون عن التوجهات الحقيقية الأصيلة للوهابية التي يتحرك هو على أساسها من وجهة نظره.

وبالتالى فإن المنتظر أن تأتى المعارضة فى عصر سعود من جهات خارج نطاق علماء الدين، خصوصاً وأن علماء الدين فى ذلك الوقت انشغلوا بمواجهة منافسين جدد هم العلماء المدنيون أو العلمانيون الذين احتاجتهم الدولة فى تحديثها وتطويرها.

#### (1) وجود تنافس مدنى علمانى (1) لعلماء الدين:

شهد عصر سعود ظهور نخبة علمانية مدنية تتنافس مع النخبة الدينية في مجال التوظيف لدى الدولة وأجهزتها الإدارية والسياسية، وأسهم في إيجاد هذه النخبة المدنية نظام التعليم

ا جاء فى القاموس الإنجليزى أن كلمة علمانى تعنى (دنيوى مادى، ليس دينى أو روحانى، ليس بمترهب، أى: ليس بعابد) وتحدثت دائرة المعارف البريطانية عن العلمانية ضمن حديثها عن الإلحاد.

المدنى الذى بدأ رسمياً سنة ١٩٥٢م، عندما أنشأ عبد العزير الإدارة العامة للتعليم برغم معارضة علماء الدين، ونتيجة إصرار عبد العزيز تحولت إدارة التعليم إلى وزارة للتعليم في سنة ١٩٥٣م برئاسة الأمير فهد، وأنشئت فيها أقسام للتعليم الابتدائى والثانوى وتدريب المعلمين والتعليم الفنى والبرنامج الدراسي لدراسة الطلاب السعوديين في الخارج، وأنشأ كليتين إحداهما للشريعة وأخرى للمعلمين في مكة.

ثم بدأ التوسع في عهد سعود في إنـشاء المـدارس ليـشمل مدارس البنات، وليصل الإنفاق العام فيه إلـي ١٦٨,٨ مليـون ريال سنة ١٩٦٠: ١٩٦١م، وبرغم معارضة العلماء السعوديين انتشرت مدارس البنات منذ سنة ١٩٦٠م بعد الاعتراف الرسمي بحق المرأة في التعليم سنة ١٩٥٩م، وتـم إنـشاء مؤسـسات جامعية للمرأة سنة ١٩٦٠: ١٩٦١م في جامعة الرياض، ثـم تزايد عددها بعدها.

وفى عام ١٩٥٧م تأكد التعليم العام الجامعي على أسس علمانية بافتتاح جامعة الملك سعود فى الرياض، وفى الأعوام التالية افتتحت كليات البترول والمعادن وجامعة الملك عبد العزيز، وتخرج فى هذه المدارس والجامعات جيل جديد مختلف فى عقليته وتفكيره عن آبائه وعن الفكر الدينى الوهابى، وهذا

الجيل وجد طريقه في التوظيف في إدارات الدولة وقام بدور هام في تحديثها العلماني، ووصل إلى أعلى المناصب، وكون ما يعرف بالنخبة العلمانية، وكان لها تأثيرها في عصر الملك سعود.

وقد انعكس التأثير العلماني في زيادة عدد الوزراء العلمانيين الذين تولوا الوزارات الجديدة مع الأمراء فيما بين ١٩٥٨: ١٩٥٨م، ثم تزايد عددهم أكثر في سنة ١٩٦٠م حين عين الملك سعود خمسة وزراء خارج الأسرة المالكة، منهم أربعة وزراء تخرجوا في جامعة القاهرة وكانوا شبابا وقتها، وكان خامسهم في الخامسة والثلاثين حين تولى الوزارة وتخرج في جامعة تكساس وتولى وزارة البترول والثروة المعدنية، وبالتالى أصبح للعلمانيين الدور الأكبر في الإدارات الحكومية باستثناء الحرس الوطني والهيئات الدينية. مما يؤكد أن الحكومة اسعودية حتى الأن ليست إسلامية، وإنما هي حكومة علمانية على نفس النمط الغربي، وهي نقطة جوهرية يجب أن يعيها المسلمون في مختلف أنحاء العالم الإسلامي، حتى لا تخدعهم الشعارات الدينية التي يروجها أبواق الوهابية هنا وهناك.

وأصبح واضحاً وجود تنافس بين العلمانيين والوهابيين في إدارة الدولة، يريد العلمانيون الإصلاح والنطوير الاقتصادى

والاجتماعي والسياسي وفق المنظور الغربي، بينما يريد الوهابيون تأكيد الطابع الديني الوهابي، ولكن يظل الملك هو محور الارتكاز في التوازن وضبط الصراع بين الاتجاهين، بحيث يحافظ النظام السعودي على الوهابية مع محاولة التكيف مع الظروف المتغيرة (۱).. إلا أن سياسة سعود لم تصل بالتحديث إلى إصلاح أحوال الطبقات الفقيرة، وحين انشغلت النخبة الوهابية بالتنافس مع النخبة العلمانية، وبالحفاظ على مصالحها في إطار التوظيف السعودي، فإن المعارضة جاءت من جانب العلمانيين المنشقين المتأثرين بالأيدولوجيات من جانب العلمانيين المنشقين المتأثرين بالأيدولوجيات الاشتراكية، خصوصاً وقد كانت أعينهم على مثالب الواقع المحتاج إلى الإصلاح.

#### ٤) إهمال الإصلاح الاجتماعي والتحديث التحتى:

لم تصل أصداء الإصلاح والتحديث العلمانى إلى البوادى والقرى وسكانها الذين عاشوا فى رتابة التقليد، لولا أن بعض أبنائهم تفتحت عيونهم على التغيرات الجديدة، وطالبوا بوصولها إلى بلادهم وعشائرهم، وإذا كان بعضهم يحمل ثأراً قبلياً ضد

فؤاد الإبراهيمي: مجلة الجزيرة العربية، المرجع السابق ص ٢٩.

آل سعود، فما أسهل أن تتحول مطالبه إلى معارضة، وهذا ما حدث مع ناصر السعيد ابن مدينة حائل عاصمة إقليم شمر.

ولعبت شركة (أرامكو الأمريكية للبترول) دوراً كبيراً في تحديث المجتمع السعودي بإشاعة التعليم الحديث أي: العلماني، إذ أنشأت أول مدرسة ابتدائية لتعليم الكبار سنة ١٩٤٠ ونظمت لموظفيها المحليين بعثات دراسية في الخارج في أوربا وأمريكا حيث تعلموا وتعرفوا على مظاهر التقدم العلمي وعادوا بأفكار جديدة عن الحقوق والواجبات(١)، فما لبث أن عانت منهم أرامكو.

وفى خطابه الذى ألقاه ناصر السعيد أمام الملك سعود فى مدرسة حائل فى ١٩٥٣/١٢/١١م، بدأه بقوله للملك: (بسم الله الحق، باسم العمال المعذبين، باسم الفلاحين النين أصبحوا فريسة للمرابين، باسم البدو المشردين، باسم الشعب العظيم الذى حرم من نور العلم طويلاً طويلاً يا طويل العمر..) أى يحدث باسم الفقراء من العمال والفلاحين والبدو، ثم يسأل الملك الني كان يزور حائل بمناسبة بيعته ملكاً، فيقول له: (هل تجشمتم مصاعب الطرقات الوعرة بقصد الدعاية لنفسك أم بقصد الترفيه.. إذ ليس فى مئات المدن والقرى والسمحارى التي

١) فؤاد الإبراهيمي: المرجع السابق ص ٢٩.

مررتم بها إلا الفقراء الذين رأيتهم يمدون أيديهم ضارعين من الفقر والمرض والجهل اللعين.. وكان بإمكانك أن تقطع هذه المسافة بالطائرات ولكنك قطعتها بالسيارات.. ولهذا نحاول أن نقنع أنفسنا أنك جئت حسب الظن بقصد الإطلاع على ما يلاقيه شعبنا.. وعرفت أنت بنفسك بعد أن انكسرت العديد من سياراتك أنه لا يوجد طريق واحد معبد.. كما لا يوجد علاج ولا معالج، ولا ماء نظيف صحى، ولا دواء، ولا عمل، ولا مساكن تليق بالإنسان، وهذا ما جعلك تسكن في الخيام في كل مدينة تتزل بها، بما فيها حائل، لعدم وجود ما يصلح لسكناك كملك من مساكن شعبنا).

أى أن تحديث المملكة العلماني لم يصل إلى القواعد العريضة للشعب في عصر سعود (٥٣: ١٩٦٤).

وأرامكو التى ساهمت فى التحديث عن طريق التعليم العلمانى وإرسال البعثات إلى الخارج، كانت أيضاً لها مساوئها فى التعامل مع العمال، مما جعل الوعى الذى أسهمت فى إيجاده ينقلب عليها ثورة عمالية فى حركة ناصر السعيد، ففى خطبت السالفة أمام الملك سعود يقول ناصر السعيد عما فعلته أرامكو معه ومع العمال الثائرين: (ولهذا فقد شردنا وعذبنا وسرحنا من العمل، حتى أن العمال قد سجنوا سجناً جماعياً خلف

الأسوار الشائكة في وهج الشمس المحرقة، وقطع عنهم الماء ومنع الطعام، ثم سمح لهم أخيرا بالطعام، ولكنه طعام سم يا سعود، هل تصدق؟ لقد وضع لهم السم في طعام هذا المطعم المسمى بمطعم أبو ربع ريال، ومات سبعة عشر من العمال، وقد أسعف الباقون بغسيل بطونهم، وادعت الشركة الاستعمارية أرامكو أنه حدث لهم تسمم غير مقصود، لأن قدور الطعام غير نظيفة، ولكنه تأكد من أقوال أحد الأطباء الفلسطينيين الذين يعملون في الشركة نفسها، وكشفوا ضمن الأطباء على حالة العمال المصابين أن التسمم حادث عن طريق سم حقيقي عثروا على بقيته، وقد ثبت هذا، وعلى أتم الاستعداد أن أثبت لكم ما أقول)(۱).

وفى الواقع فإن أرامكو كانت محور التحديث العلمانى، فمن عوائد البترول التى خرجت عن طريقها تم رسم السياسة السعودية فى الداخل، وكانت شركة أرامكو تمثل فى نظر جمال عبد الناصر وناصر السعيد والاشتراكيين فى الداخل والخارج مركز الاستعمار الأمريكى فى المنطقة كلها، بعد أن وضع البترول المملكة السعودية فى قلب الاهتمام العالمى، ومكن أبناءها من التأثر بما يجرى فى العالم، وأثر على سياسة سعود

١) ناصر السعيد: تاريخ آل سعود، ١١٠-١٢١.

الخارجية، مما كان له أثره في توجيه المعارضة في الداخل وجهة اشتراكية.

#### أثر البترول في سياسة سعود الخارجية:

بسبب البترول ورث الملك سعود وضعاً مستقراً لسياسته الداخلية والخارجية تمثل في التحالف مع أمريكا، إلا أن قيام الثورة المصرية، واعتناق عبد الناصر الفكر الاشتراكي وانضمامه إلى المعسكر الشرقي في الحرب الباردة ضد أمريكا، كل ذلك عمق الخصومة بين عبد الناصر وسعود، خصوصاً مع اشتعال الخصومة بين عبد الناصر والإخوان المسلمين، وهروب معظمهم إلى ربيبتهم السعودية، فقامت الأخيرة بتمويلهم، وتسخير إمكاناتها الهائلة في نشر الفكر الوهابي في جميع أنحاء العالم عن طريق زعماء الإخوان المسلمين. وفي ظل الخلف المعلن بين مصر والسعودية أيدت كل منهما الجبهات المعارضة للأخرى، فبينما أيدت مصر حركة ناصر السعيد ذات التوجه الاشتراكي وغيرها، أيدت المملكة السعودية الإخوان المسلمين.

والمعنى المستفاد أن هذا النفوذ السياسى السعودى الخارجى في مصر وغيرها هو صدفة تاريخية مرحلية.. وأن الأمور لا تلبث أن تعود الطبيعتها المستمرة والمستقرة.. وتعود الجزيرة العربية إلى وضعيتها السابقة في التبعية بين إيران ومصر..

وهناك من الشيوخ المعمرين في الجزيرة العربية من لا يرال يتذكر المحمل المصرى وما كان يحمله من صدقات الفقراء، و إعانات لشيوخ الأعراب وغير هم، ثم إن القوة الكبري الته تراهن عليها السعودية (أمريكا) لن تظل هيمنتها إلى الأبد، وتلك الهيمنة مرتبطة بمدى استنزافها للبترول، وقد أفلحت في، استنزاف الجزء الأكبر منه خلال حرب الخليج وتوابعها.. وخلال عقدين من الزمان تقريباً ستكون قد استتزفت ما تبقي منه، واحتفظت بأرصدته النقدية في بنوكها.. وساعتها لن يكون للأسرة الحاكمة السعودية شأن كبير لدى السياسة الأمربكية.. وستضحى بها عند أول أزمة، أو لمجرد الـشعور بالملــل، أو الرغبة في التغيير.. فما هو الحال إذا تعرض الجنود الأمريكان إلى تفجيرات أخرى على شاكلة ما حدث في بيروت أو ما حدث في الصومال؟.. وذلك وإرد مع وجود النقمة العامة على السياسة الأمريكية وتحالفها مع الصهيونية الإسرائيلية، وتخاذل الأنظمة السياسية العربية.. فقد يعطى ذلك زخما لحركات المعارضة داخل المملكة وتهدد المصالح الأمريكية وقواعدها، بحيث تتحرك عقدة فيتنام لدى العم سام فيرحل ويترك حلفاءه يو اجهون مصيرهم.

و هكذا فإن ما أرساه الملك عبد العزيز في سياسته الإقليمية في العمق المصرى وفي سياسته الدولية- التحالف مع إنجلترا، ثم مع أمريكا – وما سارت عليه الدولة السعودية بعده من تأكيد هذه السياسة وما عززه من ظهور البترول.. كل ذلك لا يجدى شيئاً إذا تخلخلت الدولة السعودية من الداخل، وواجهتها معارضات أخرى، خصوصاً المعارضة الشيعية ذات الارتباط بالقطب الشرقى في إيران وباقى الطوائف الشيعية في العالم الإسلامي، علاوة على الصوفية والأشراف داخل وخارج المملكة.

#### **(Y)**

فى مصر قامت أول وأقدم دولة مركزية فى التاريخ الإنسانى، ولا تزال قائمة، والفضل فى ذلك يرجع للنيل شريان الحياة فيها، وقد استلزم النيل وجود حكم مركزى قوى يرعى الرى والصرف، ويقيم منشئات على النيل، ويحمى حياة الاستقرار الزراعية.

وهذه الحياة المستقرة جعلت الانتماء للأرض وللوطن الذي يبدأ من القرية إلى المقاطعة ثم إلى الوطن الكبير في مصر في النهاية.. وفي إطار الانتماء إلى الوطن والبلد والجهة أصبح الانتماء إلى الأسرة محدداً ومحصوراً داخل القرية أو المدينة.. وتولت الدولة بالنيابة عن الأسرة القيام بالدفاع عن الفرد ورعايته.

وامتدت الدولة المركزية في مصر جنوباً بقدر ما يسمح به نفوذها، ووصل النفوذ المصرى في العصر الحديث إلى منابع النيل وبعض موانئ البحر الأحمر في أريتريا والصومال، كما وصل النفوذ المصرى شرقاً إلى السيطرة على الشام وأجزاء من العراق وآسيا الصغرى في الدولة المملوكية.. ثم في دولة محمد على باشا.

ونفس الحال تقريباً في إيران.. قبل الفتح الإسلامي توسعت في إطار تنافسها مع البيزنطيين لتصل ممتلكاتها إلى آسيا الصغرى وتضم لها العراق والشام.. ثم مصر في بعض الفترات.. وبعد أن أنهكها الصراع مع البيزنطيين أصبحت مثل مصر ولاية ضمن دولة الخلافة الإسلامية.. ثم أسهمت إيران في هدم الدولة الأموية وإقامة الدولة العباسية، وظلت الدولة العباسية إلى أن سقطت تحت الغزو المغولي.. فانتقلت الخلافة العباسية إلى القاهرة.

والمستفاد أن القطبين الإقليميين في مصر وإيران هما معاً أصحاب الدول الحقيقية المستمرة والمستقرة في المنطقة.. وما بينهما فمشروعات دول تقوم وتسقط في مناطق التخوم الواقعة بين مصر وإيران.. وهذا الاضطراب السياسي في الشام والعراق ليس مبعثه فقط وقوع الرافدين بين قوتين إقليميتين

كبير نين.. ولكن أبضاً لأن الأراضي الخصية في الرافدين لا توجد فيها حواجز طبيعية تمنع إغارات البدو النجديين الدنين يحتر فون الإغارة على المناطق الحضرية والعمر انية في جنوب الشام والعراق. بينما تقف جبال الحجاز والبحر الأحمر وجبال البحر الأحمر عائقا يمنع غارات الأعراب على مصر، ويقف الخليج وسكانه حاجز ا يمنع غار ات الأعر اب عن إير ان، هذا بالإضافة إلى قدرة الدولتين حتى في عصور الضعف على مواجهة الغارات البدوية إذا أمكن لها أن تتسرب إليهما.. وفي الأغلب فإن الغارات البدوية تستهدف أساسا الشام والعراق معا حيث يسهل الانسياح فيهما.. وبالإضافة للغارات فهناك هجرة القبائل العربية إلى الرافدين لتسهم في إقامة الاضطراب، وتزيد من حدة الاحتقان الطائفي في تلك المنطقة التي تمثل منطقة تلاقى و احتكاك للأجناس و الثقافات، و من هنا تمتلع منطقة الرافدين بالتعدد العنصري والثقافي والديني والمذهبي.

وأسهم هذا كله فى تحويل المنطقة الزراعية فى الرافدين إلى مشروعات دول متحركة سرعان ما تقوم وسرعان ما تسقط حسب الظروف المحلية والإقليمية والدولية، ولنتذكر أن الدول القائمة الآن (العراق وسوريا ولبنان والأردن) قد رسمها ضابطان أحدهما بريطانى يدعى (سايكس)، والآخر فرنسى يدعى (بيكو).. فيما عرف باتفاقية سايكس بيكو.. وحتى بعد

إقامة تلك الدول بحدودها التى أصبحت دولية معترفاً بها، فإن عدم الاستقرار لا يزال يصاحبها، من تكرار الانقلابات، وتوزع الولاءات، وذلك يرجع إلى أنها لم تعرف بعد ترسيخ مفهوم الدولة ذات الحدود المستقرة عبر عشرات القرون، والتى يندمج فيها الفرد ويضحى في سبيلها بانتماءاته العائلية والقبلية والدينية والمذهبية بمثل ما تعود عليه المصرى والإيراني، ولبنان بديمقر اطيتها أصدق مثل على هذا، فالديمقر اطية فيه ديمقر اطية طوائف، والانتماء لشيخ الطائفة أو القبيلة، وولاء الفرد لقبيلت أو طائفته وليس للدولة، وحين اختلف الزعماء كاد لبنان يصيع بأسره.

إن الجغرافية السياسية للرافدين تتمثل في موقعه بين مصر وإيران وموقعه المتاخم لبدو الجزيرة العربية بدون فواصل مانعة، وموقعه في طريق الهجرات الأخرى القادمة من الشرق والشمال، وهذه الجغرافية السياسية جعلت الشام والعراق منطقة احتكاك للأجناس والثقافات والمذاهب والقبائل، بغض النظر عن نطق الأغلبية فيها باللغة العربية واعتناق أغلبها الإسلام. إلا أن هذه الفسيفساء الجنسية والعرقية والثقافية أدت إلى انقسامات مذهبية داخل الدين الواحد والطائفة الواحدة داخل المسلمين والنصارى.. وأثر أيضاً على الانتماءات العرقية فأصبحت أكثر انقساماً، فتحول الانتماء العربي إلى صراع قبلي بين قبائل قيس

وقبائل اليمن القحطانية، وانقسامات أخرى داخلية، وهناك أكراد الجبل وأكراد المدن والأشوريين والسريان.. إلـخ.. ثـم تفاقم الأمر بالهجرة الوافدة (الأرمن والشراكسة)، وتفاقم بالهجرات المسلحة التى أنشأت دولاً دينية مناوئة مثل الصليبيين في العصور الوسطى، والصهاينة في العصر الراهن، وتفاقم باتفاقية سايكس بيكو التى قسمت المنطقة حسب المصالح البريطانية الفرنسية الصهيونية، وليس على أساس المصالح الوطنية لأبناء البلاد، مما ترتب عليه سلسلة من الانقلابات والحكم المستبد والقلق السياسي.

ولكن هذا الاستطراد لم يبتعد بنا عن موضوع الدولة السعودية، لأنه يؤكد لنا أن هناك ألغاماً قابلة للانفجار على حدودها الشمالية، وقابلة للانتقال بين الرافدين والجزيرة العربية، وقد أسهم في زرع هذه الألغام أعراب نجد في غاراتهم وهجراتهم إلى الشمال ليزيدوه اضطراباً، وذلك الاضطراب أعاق تكوين دولة مستقرة موحدة مستمرة في تلك المناطق الموحدة جغرافياً مثل ما حدث في إيران ومصر، وبهذا تظل إيران ومصر قطبا المنطقة، وتظل الجزيرة العربية والرافدين مناطق التخوم التابعة لهما.

وإذا دخلنا الجزيرة العربية وجدناها تستعصى أكثر على قيام دولة موحدة إلا بالقهر، فالحجاز بحكم انفتاحه على العالم لا يمكن أن يتكامل مع نجد المنغلقة بطبيعتها، والعلاقات التاريخية بين نجد والحجاز سيئة، وعرب اليمن وعرب الخليج يفضلون الانسياح عبر البحر، وعلاقتهم أكثر اتصالاً مع دول آسيا حتى سواحل الهند وأندونيسيا، أكثر من اهتمامهم بالشام والعراق ونجد.

وفى داخل صحراء الجزيرة العربية تتعدد الانتماءات حسب القبائل وعلاقاتها، وكل قبيلة دولة متحركة تستحوذ على انتماء الفرد، ولا تخضع القبيلة للدولة إلا قهراً.

ويجد القهر مسوغا تحت لافتة الجهاد لاستحلال التوسع والقتال والسلب والنهب، وتمكنت بذلك الأسرة السعودية مع قلة عدد أفرادها أن تخضع قبائل ضخمة العدد في ربوع الجزيرة العربية، وأن تفرض عليهم تدينها الوهابي على أنه صحيح الإسلام، ثم ما لبثت أن أطلقت اسمها على ما تسيطر عليه في الجزيرة العربية، فانطوى تحت اسم السعودية أسماء تراثية تجد الاعتزاز من أصحابها والمسلمين خارجها مثل: الحجاز ونجران وعسير وتهامة والأحساء.

وأضيف للقهر والإكراه على دخول الندين الوهابى تحكم الأسرة السعودية فى الثروة البترولية وشموخهم على الرعية، وفق المقولة التراثية: إن الخليفة أو الإمام يملك الأرض ومن عليها.

ثم دخلت الدولة السعودية في عصر ثقافة حقوق الإنسان وهي تحمل أيدولوجية وهابية لم تعد صالحة للاستهلاك الآدمي، وأصبح حتماً عليها أن تقوم ببعض التعديلات الأيدولوجية في الفكر الوهابي، ولكن المشكلة أن المعارضة جاءتها من داخل الفكر الوهابي نفسه الذي تزايد عليه باسم الإسلام، وإن كانت تتستر به لتسوية حسابات قديمة مع الأسرة السعودية، فمن الصعب على البدوى أن ينسى ثأره، وكم لأبناء القبائل من ثارات لدى آل سعود.

وهكذا فإن الأخطار التى تهدد بتقسيم المملكة تبدأ بالتافر بين أقاليم المملكة الجغرافية (نجد والحجاز والمنطقة الشرقية وعسير)، والولاء الذى يكنه الفرد لقبيلته قبل أن يتوجه به لدولته، خصوصاً إذا كانت تلك الدولة تملكها أسرة واحدة تحتكر الثروة والسلطة وتسمح ببعض الهوامش لأتباعها على أنهم من خدمها وعبيدها، ثم إن تلك الدولة تفرض أيدولوجيتها بالإكراه على من يرفضها من الشيعة والأشراف والصوفية وغيرهم، ولا

تستطيع الدولة أن تفك ارتباطها بتلك الأيدولوجية الوهابية لأن الشائع أنها تستمد شرعيتها السياسية من تلك الأيدولوجية، كما أن التصريح بأن شرعية الدولة مستمدة من الفتح بقوة السيف واستعادة ملك الآباء، بتدريسهم لطلبة العلم أن محمد بن سعود هو إمام الوحدة، الذي وحد الجزيرة العربية، هذا التصريح يعد خطراً على الدولة، لأنه يتضمن حق الآخرين بالخروج على الدولة بالسيف لاستعادة ما كان لآبائهم قبل ظهور آل سعود.

على أن أهم خطر يهدد بزوال الدولة السعودية يتمثل في الشيعة ضحايا هذه الدولة قديماً وحديثاً، ومعهم الأشراف، ولهم انتماؤهم بالقطب الشرقي إيران، ثم البيت السعودي نفسه الذي تكاثر أفراده وتضخمت امتيازاتهم مما وسع من إمكانات الخلاف بينهم حول الامتيازات، ثم ضريبة الترف التي تتال من حيوية الأسرة الحاكمة منذ الجيل الثالث. ثم إقامة حدود الشريعة الإسلامية على الضعفاء من أهل الجزيرة العربية أو الأجانب فقط، في حين أن أمراء الأسرة الحاكمة من الزناة وشاربي الخمر ولاعبى القمار ولصوص ثروات المسلمين لا تتالهم هذه الحدود بسوء.

وبالنسبة للأسرة السعودية فإن البترول قفز بهم وببعض المواطنين من مرحلة البداوة إلى مرحلة الترف، دون المرور

بمرحلة لالتقاط الأنفاس يتضح فيها النضج الحضاري ويتأقلم فيها المواطن على تعديل ثقافاته لملاحقة التطور الحالي و التطور القادم.. و هذه القفزة المادية جرت بطريقة عجيبة، كان المواطن في بداية عصر عبد العزيز يعتبر اللاسلكي رجسا من عمل الشيطان، ثم أصبح ابنه في عصرنا الحالي يستخدم الإنترنت و لا يزال يعتنق أفكار ابن تيمية وابن عبد الوهاب، ولهذا فإن المنتظر أن يساء استخدام تلك الوسائط الحضارية في عصر امترج فيه الترف بالتخلف، وتحتدم المشكلة حين تتقل من المواطن العادي إلى أحد الأثرباء أو أحد الأمراء.. وبسري هذا على معظم العرب وإن كان يتجلى أكثر في البتر ولبين منهم، ولذلك تتحول عوائد البترول في أيدي الحكام العرب إلى أسلحة يقتل العرب فيها أنفسهم بأنفسهم نبابة عن الرجل الأبيض في أمريكا وفي إسرائيل، وما ذلك إلا ضريبة الترف حين يقترن بالتخلف الحضاري، وحربي الخليج الأولي والثانية أصدق شاهد على ذلك.

وفى خضم تلك الأخطار التى تهدد مستقبل الدولة السعودية الثالثة من الداخل والخارج فإن أحداً من أحفاد عبد العزيز لا يحمل صفاته التى تَمكَّنَ بها من إنشاء دولته وسط مستحيلات شتى.. بل إن العصر القادم قد ينبئ بأوجه شبه بين النهاية المرتقبة للدولة السعودية الثالثة على أيدى الآلاف من الأمراء

أحفاد عبد العزيز ونهاية الدولة السعودية الثانية من حيث اختلاف الأمراء وصراعهم، هذا إذا لم تتدخل إحدى القوتين الإقليميتين مصر وإيران لتسقط الدولة السعودية من الخارج، كما حدث في الدولة السعودية الأولى.

وإذا كانت الدولة السعودية الثالثة قد اشترت العمق المصرى بالقليل من أرصدتها النفطية، فإن الخطر لا يزال تحت رماد المنطقة الشرقية حيث تكمن الثروة البترولية بالقرب من إيران القطب الشرقى للمنطقة.

وإذا كان لهذا الكتاب أن يخرج بتوصية يمكن بها توفير الدماء والأموال العربية والإسلامية، ويخرج بها الإسلام بريئاً من تهم النطرف والإرهاب، فإننا نتمنى أن تخرج من آل سعود عقول راشدة تترك الحكم لأهل الجزيرة، وتبادر ومعها كل الأنظمة الإسلامية إلى تطبيق العدل الإسلامي وحقوق الإنسان التي نادي بها القرآن الكريم قبل الغرب، وأن تكون إدارة الحرمين تحت لجنة عليا مشكلة من مختلف دول العالم الإسلامي، فبهذا يمكن أن تحمى الأسرة السعودية نفسها من القصاص المريع، وانتقام القبائل التي تطلب ثأرها. وما نظنهم فاعلين.

### الفهرس

| صفحة  |                                    | وع     | الموض    |
|-------|------------------------------------|--------|----------|
| ٣     |                                    | ة      | الافتتاح |
| ١٨    | : فصل الخصومات                     | ٠.     | تمه      |
| 77    | : المسلم و الكافر                  | الأول  | الفصل    |
| 3     | : المسلم و الدولة المسلمة          | الثاني | الفصل    |
| ٤٠    | الوهابية والخوارج                  |        |          |
| ٤٢    | الوهابية والحشوية                  |        |          |
| ٤٥    | : عقيدة الوهابية                   | الثالث | الفصل    |
| ٨٤    | : التوحيد و العبادة                | الرابع | الفصل    |
| 98    | : التحالف بين الإمامين ابن عبد     | الخامس | الفصل    |
|       | الو هاب و ابن سعود                 |        |          |
| ١.٧   | : أساس المعارضة في عهد عبد         | السادس | الفصل    |
|       | العزيز                             |        |          |
| 177   | : التجديد في فكر الإمامين ابن سعود | السابع | الفصل    |
|       | وابن عبد الوهاب                    |        |          |
| ١٢٣   | أولاً: كراهية المسلم               |        |          |
| 170   | ثانياً: التكفير للمسلمين           |        |          |
| ١٢٨   | ثالثاً: استحلال دم المسلم وماله    |        |          |
|       | ونسائه                             |        |          |
| 1 2 7 | ر ابعاً: التزمت أو التشدد          |        |          |

| صفحة  |                                      | الموضـــوع |
|-------|--------------------------------------|------------|
| 1 2 7 | خامساً: آيات القرآن علـــى الكفـــار |            |
|       | يطبقونها على أهل الشهادتين           |            |
| 107   | سادساً: كراهية النبي ﷺ وآله          |            |
| ١٦.   | سابعاً: كراهية أهل بيت النبي ﷺ       |            |
| 177   | ثامناً: كراهية الصحابة الكرام 🞄      |            |
| ١٨٣   | تاسعاً: كراهية الصالحين              |            |
| 7.7   | عاشراً: شغل الأمة الإسلامية بفروع    |            |
|       | لتضييع الأصول                        |            |
| ۲1.   | حادى عشر: الولاء التام للصهيونية     |            |
|       | والصليبية                            |            |
| 777   | الملف الأسود لذيول الوهابية في قتل   |            |
|       | المسلمين                             |            |
| 739   | الوهابية يعترفون بصناعة المتمسلفة    |            |
| 7 5 7 | : الدولة السعودية صدفة تاريخية       | الناتمة    |
|       | مرحلية                               |            |
| 7 20  | الانفتاح على مصر                     |            |
| 177   | البترول وعلمانية المملكة السعودية    |            |
| 777   |                                      | القهرس     |

# تم بحمد الله